
 
KAMPUS AKADEMIK PUBLISING 
Jurnal Ilmiah Nusantara ( JINU) 

 Vol.3, No.1 Januari 2026 
e-ISSN: 3047-7603, p-ISSN :3047-9673, Hal 947-952 

DOI : https://doi.org/10.61722/jinu.v3i1.7862 
 

Received November 20, 2025; Revised Desember 03, 2025; Januari 01, 2026 
* Lenny Guspidawati, lennyguspida@gmail.com 
 

 

  

Analisis Kaidah Fiqhiyyah Al-ʿādah Muḥakkamah Terhadap 
Konsep Perjanjian Perkawinan dalam Hukum Islam 

 
Lenny Guspidawati 

lennyguspida@gmail.com 
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau  

Hendri Sayuti 
hendri.sayuti@uin-suska.ac.id 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau  
Korespondensi penulis: lennyguspida@gmail.com 

 
 
Abstract. A marriage contract is a legal instrument that formalizes an agreement between 
husband and wife regarding certain aspects of married life, particularly those related to 
property, rights, and obligations. Within the framework of Islamic law, this concept 
receives significant attention from the perspective of qawāʿid fiqhiyyah, as both serve as 
methodological foundations for interpreting and applying Sharia law in accordance with 
maqāṣid al-sharīʿah. This article aims to analyze the concept of prenuptial agreements 
using an applied approach through qawāʿid fiqhiyyah to practical legal cases, as well as 
a conceptual and epistemological approach through uṣūl al-fiqh. Using descriptive 
qualitative methods and a literature review of classical sources such as al-Ashbāh wa al-
Naẓāʾir by Imam al-Suyūṭī and al-Muwāfaqāt by Imam al-Shāṭibī, this study finds that 
prenuptial agreements have a valid Sharia basis as long as they do not conflict with the 
basic principles of Islamic law. Analysis based on legal principles such as al-ʿādah 
muḥakkamah (custom has legal force) shows the flexibility of Islamic law in 
accommodating socio-legal needs. From a fiqh perspective, this concept is in line with 
the objectives of Sharia in protecting property (ḥifẓ al-māl) and offspring (ḥifẓ al-nasl). 
Therefore, prenuptial agreements are not only administrative tools, but also reflect the 
implementation of Sharia values in family life.  
Keywords: Fiqh principles, Marriage contract, Islamic family law 
 
Abstrak. Perjanjian perkawinan adalah instrumen hukum yang mengesahkan 
kesepakatan bersama antara suami dan istri mengenai aspek-aspek tertentu dalam 
kehidupan perkawinan, terutama yang berkaitan dengan harta benda, hak, dan kewajiban. 
Dalam kerangka hukum Islam, konsep ini mendapat perhatian yang signifikan dari 
perspektif qawāʿid fiqhiyyah, karena keduanya berfungsi sebagai landasan metodologis 
untuk menafsirkan dan menerapkan hukum Syariah sesuai dengan maqāṣid al-sharīʿah. 
Artikel ini bertujuan untuk menganalisis konsep perjanjian pranikah dengan 
menggunakan pendekatan terapan melalui qawāʿid fiqhiyyah terhadap kasus-kasus 
hukum praktis, serta pendekatan konseptual dan epistemologis melalui uṣūl al-fiqh.  
Menggunakan metode kualitatif deskriptif dan tinjauan literatur atas sumber-sumber 
klasik seperti al-Ashbāh wa al-Naẓāʾir karya Imam al-Suyūṭī dan al-Muwāfaqāt karya 
Imam al-Shāṭibī, penelitian ini menemukan bahwa perjanjian pranikah memiliki landasan 
syariat yang sah selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar hukum Islam. 
Analisis berdasarkan kaidah hukum seperti al-ʿādah muḥakkamah (kebiasaan memiliki 
kekuatan hukum) menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam mengakomodasi 



 
 
 
 

   
ANALISIS KAIDAH FIQHIYYAH AL-ʿĀDAH MUḤAKKAMAH TERHADAP KONSEP PERJANJIAN 

PERKAWINAN DALAM HUKUM ISLAM 

948        JINU - VOLUME 3 NO. 1, JANUARI  2025 

 
 
 

kebutuhan sosial-hukum. Dari perspektif fiqhiyyah, konsep ini sejalan dengan tujuan 
Syariah dalam menjaga harta (ḥifẓ al-māl) dan keturunan (ḥifẓ al-nasl). Oleh karena itu, 
perjanjian pranikah bukan hanya alat administratif, tetapi juga mencerminkan 
implementasi nilai-nilai Syariah dalam kehidupan keluarga. 
Kata kunci: Qawāʿid fiqhiyyah, Perjanjian pernikahan, Hukum keluarga Islam 
 

LATAR BELAKANG 

Perkawinan dalam Islam merupakan ikatan yang suci dan sakral, sebagaimana disebutkan dalam 
firman Allah SWT pada Q.S. Ar-Rum: 

وَدَّةً وَّ  ا الِيَْهَا وَجَعلََ بيَْنكَُمْ مَّ نْ انَْفسُِكُمْ ازَْوَاجًا لِّتسَْكُنوُْٓ يٰتٍ لِّقوَْمٍ يَّتفَكََّرُوْنَ  رَحْمَةً ۗانَِّ وَمِنْ اٰيٰتِهٖٓ انَْ خَلَقَ لكَُمْ مِّ  فِيْ ذٰلِكَ لاَٰ
Di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah bahwa Dia menciptakan pasangan-
pasangan untukmu dari (jenis) dirimu sendiri agar kamu merasa tenteram kepadanya. 
Dia menjadikan di antaramu rasa cinta dan kasih sayang. Sesungguhnya pada yang 
demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang 
berpikir. (Departemen Agama Republik Indonesia, 2005). 
Ayat tersebut menjadi dasar filosofis bahwa perkawinan bukan hanya hubungan biologis, 

tetapi juga institusi moral dan sosial yang dilandasi kesepakatan serta tanggung jawab bersama. 
Dalam konteks hukum positif Indonesia, perjanjian perkawinan diatur dalam Pasal 29 Undang-
Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan oleh (Kementerian Hukum dan HAM RI, 
2019), yang diperkuat oleh Putusan (RI, 2015) Nomor 69/PUU-XIII/2015. Namun, dalam 
perspektif hukum Islam, perjanjian perkawinan perlu dikaji lebih dalam melalui landasan Kaidah 
Fiqhiyyah dan agar tidak hanya sah secara legal formal, tetapi juga sesuai dengan prinsip syariah. 

Kajian terhadap Kaidah Fiqhiyyah penting dilakukan karena kaidah-kaidah tersebut 
merupakan prinsip universal yang digali dari hasil induksi hukum Islam. Sedangkan Kaidah 
Ushuliyyah  berperan dalam menetapkan sumber hukum, metode penalaran, dan maqasid syariah 
yang melandasi setiap kebijakan hukum. Oleh karena itu, artikel ini berupaya memadukan dua 
pendekatan tersebut untuk memberikan landasan konseptual dan normatif terhadap keberadaan 
perjanjian perkawinan dalam hukum Islam. 

KAJIAN TEORITIS 

Fiqhiyyah didefinisikan sebagai prinsip umum yang bersumber dari nash dan ijtihad 
fuqaha, yang digunakan untuk menyelesaikan berbagai persoalan hukum cabang. Imam al-
Suyuthi dalam al-Asybah wa al-Nazair menyatakan bahwa kaidah fiqhiyyah adalah Jama’ masa’il 
al-fiqh tahta qawaid kulliyah, yaitu pengumpulan berbagai persoalan hukum fiqh dalam satu 
prinsip umum (Al-Suyuthi, 1990). 

Sedangkan Ushul al-Fiqh sebagaimana dijelaskan oleh Imam al-Juwaini dalam al-Burhan 
fi Ushul al-Fiqh adalah ilmu tentang dalil-dalil syar‘i secara global dan metode istinbath hukum 
dari dalil tersebut (Al-Juwaini, 1997). Dalam kerangka ushuliyyah, kaidah dan metode penetapan 
hukum dikaitkan erat dengan maqashid syariah yang mencakup lima pokok penjagaan: agama 
hifz ad-din(menjaga agama), hifz an-nafs (menjaga jiwa), hifz ‘aql(menjaga akal), hifz an-nasl 
menjaga(menjaga keturunan), hifz al-mall(menjaga harta (I. I. M. Al-Shatibi, 1997). 

 

 



 
 
 
 
Analisis Kaidah Fiqhiyyah Al-ʿādah Muḥakkamah Terhadap Konsep Perjanjian Perkawinan dalam 
Hukum Islam 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode kepustakaan 

Library reasearch. Sumber data utama berasal dari literatur klasik seperti al-Asybah wa al-nazair 
karya Imam Al-Suyuthi, al-muwafakat karya Al-Shatibi, al-Qawaid dan al-Qawaid al-Fiqhiyyah 
karya Al-Zarqa, serta kitab fiqh madzhab empat. Data dianalisis menggunakan pendekatan 
deduktif dan induktif, dengan menelaah keterkaitan antara kaidah fiqhiyyah, prinsip ushuliyyah, 
dan relevansinya terhadap praktik perjanjian perkawinan dalam konteks hukum keluarga Islam 
modern. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hakikat Kaidah Al-ʿādah Muḥakkamah dalam Arsitektur Hukum Islam 
Kaidah al-ʿādah muḥakkamah (adat kebiasaan dapat ditetapkan sebagai hukum) 

merupakan salah satu dari lima kaidah asasi (al-qawa’id al-fighiyyah al-asasiyyah) yang 
memberikan ruang bagi kearifan lokal untuk berinteraksi dengan teks syariat. Secara 
epistemologis, kaidah ini berakar pada prinsip bahwa Islam tidak datang untuk menghapuskan 
seluruh tatanan sosial yang ada, melainkan untuk memfilter dan mengarahkan kebiasaan tersebut 
agar sejalan dengan maslahat. 

Menurut As-Suyuti dalam Al-Asybah wa al-Nazha'ir, adat yang dapat dijadikan sandaran 
hukum harus memenuhi kriteria tertentu, di antaranya adalah bersifat umum 
(muththarid atau ghalib) dan tidak bertentangan dengan dalil nash yang bersifat qath’i (pasti) (As-
Suyuti, n.d., hlm. 89). Dalam konteks perjanjian perkawinan, adat memberikan fleksibilitas bagi 
pasangan untuk mengatur urusan rumah tangga yang tidak diatur secara rigid oleh Al-Qur'an dan 
Sunnah. 
Kedudukan Perjanjian Perkawinan sebagai Urf Shahih 

Dalam hukum Islam, perjanjian perkawinan (taklik talak maupun perjanjian 
pranikah/post-nikah) dipandang sebagai manifestasi dari kebebasan berkontrak (mabda’ hurriyah 
al-ta’aqud). Analisis kaidah al-ʿādah muḥakkamah terhadap perjanjian ini menempatkannya 
sebagai ‘Urf Shahih (adat yang benar). 
a. Legalitas Berdasarkan Kesepakatan: Berdasarkan hadis Nabi SAW: "Kaum muslimin 

terikat dengan syarat-syarat (janji) mereka, kecuali syarat yang mengharamkan yang halal 
atau menghalalkan yang haram" (HR. Tirmidzi). 

b. Fungsi Preventif: Perjanjian perkawinan berfungsi untuk memberikan perlindungan hukum 
bagi para pihak. Jika dalam suatu masyarakat (seperti di Indonesia) sudah menjadi kebiasaan 
untuk mencatatkan perjanjian mengenai harta bersama atau perlindungan hak istri, maka 
kebiasaan tersebut mengikat secara hukum berdasarkan kaidah ini. 

Implementasi Kaidah dalam Pembagian Harta dan Hak Istri 
Analisis lebih tajam terlihat pada bagaimana kaidah ini merespons dinamika sosial 

modern. Mustafa Az-Zarqamenjelaskan bahwa perubahan hukum sangat mungkin terjadi seiring 
dengan perubahan zaman dan adat (taghayyur al-ahkam bi taghayyur al-azman) (Az-Zarqa, 1998, 
hlm. 923). 



 
 
 
 

   
ANALISIS KAIDAH FIQHIYYAH AL-ʿĀDAH MUḤAKKAMAH TERHADAP KONSEP PERJANJIAN 

PERKAWINAN DALAM HUKUM ISLAM 

950        JINU - VOLUME 3 NO. 1, JANUARI  2025 

 
 
 

Aspek 
Perjanjian 

Relevansi Kaidah Al-ʿādah Muḥakkamah 

Pemisahan 
Harta 

Adat modern memandang kemandirian ekonomi istri sebagai bentuk 
perlindungan. Syariat membolehkan ini selama disepakati di awal. 

Tempat 
Tinggal 

Kebiasaan istri mengikuti suami dapat dinegosiasikan melalui perjanjian jika 
adat setempat atau kebutuhan profesi menghendaki sebaliknya. 

Taklik Talak 
Di Indonesia, ini telah menjadi "adat yang dibakukan" dalam KHI untuk 
menjaga martabat istri (Kompilasi Hukum Islam, Pasal 45). 

Batasan Kaidah: Antara Adat dan Nash 
Meskipun al-ʿādah muḥakkamah memberikan ruang luas, ia tetap memiliki batasan. 

Sebuah perjanjian perkawinan akan batal demi hukum jika melanggar prinsip syar'i. Misalnya, 
perjanjian yang mensyaratkan suami tidak perlu memberi nafkah lahiriah, atau perjanjian yang 
membolehkan tindakan yang dilarang agama. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Ibn Qayyim Al-Jauziyyah dalam I’lam al-Muwaqqi’in, 
fatwa atau hukum dapat berubah sesuai dengan perubahan adat, namun tetap harus bermuara pada 
keadilan dan hikmah (Ibn Qayyim, 1991, Jilid 3, hlm. 11). Oleh karena itu, perjanjian perkawinan 
dalam perspektif kaidah ini adalah alat untuk mencapai Maqasid Syariah, khususnya dalam 
memelihara keturunan (hifzh al-nasl) dan harta (hifzh al-mal). 
Analisis Kaidah Fiqhiyyah terhadap Perjanjian Perkawinan 

Kaidah fiqhiyyah menjadi dasar penerapan hukum dalam kasus perjanjian perkawinan 
karena mengandung fleksibilitas dan kontekstualitas. Salah satu kaidah utama yang relevan 
adalah: 

 المسلمون على شروطهم إلا شرطًا أحل حرامًا أو حرّم حلالاً 
“Kaum Muslimin terikat dengan syarat-syarat mereka, kecuali syarat yang 
menghalalkan yang haram atau mengharamkan yang halal.”  (HR. Abu Daud dan 
Tirmidzi) 
Kaidah ini menjadi dasar legitimasi bahwa setiap perjanjian, termasuk perjanjian 

perkawinan, boleh dilakukan sepanjang tidak bertentangan dengan syariat. Dengan demikian, 
kesepakatan antara suami dan istri mengenai pemisahan harta, tanggung jawab, atau ketentuan 
lainnya sah secara syar‘i selama tidak melanggar nash. 
Kaidah lain yang relevan adalah : 

 العَادةَُ مُحَكَّمَةٌ 
“Kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum.” (Ibn Nujaym, 1999) 

Dalam konteks masyarakat modern, kebiasaan membuat perjanjian perkawinan sebelum 
akad merupakan upaya menjaga keadilan dan transparansi. Berdasarkan kaidah ini, hukum Islam 
menghargai adat dan kebiasaan yang tidak bertentangan dengan syariat. 
Selain itu, terdapat kaidah:  

 كَرُ تغََيُّرُ الأْحَْكَامِ بِتغََيُّرِ الأْزَْمَانِ وَالأْحَْوَالِ لاَ ينُْ 
“Tidak dapat diingkari bahwa hukum dapat berubah karena perubahan waktu dan keadaan.” 

Artinya, dinamika sosial menuntut fleksibilitas hukum Islam, termasuk dalam penerapan 
perjanjian perkawinan yang kini menjadi kebutuhan hukum modern. Dari sisi maqashid, 
perjanjian ini menjaga hifz al-mal (harta) agar tidak timbul sengketa di kemudian hari, serta 
menjaga hifz an-nasl(keturunan) agar relasi keluarga tetap harmonis. Oleh karena itu, penerapan 



 
 
 
 
Analisis Kaidah Fiqhiyyah Al-ʿādah Muḥakkamah Terhadap Konsep Perjanjian Perkawinan dalam 
Hukum Islam 
 

kaidah fiqhiyyah menunjukkan bahwa hukum Islam bersifat adaptif, solutif, dan rasional terhadap 
perkembangan zaman. 
Prinsip fiqhiyyah  dalam legitimasi Perjanjian Perkawinan 

Dalam kerangka fiqhiyyah, perjanjian perkawinan dapat dijustifikasi melalui prinsip 
maslahah mursalah, yaitu kemaslahatan yang tidak disebutkan secara eksplisit dalam nash, tetapi 
tidak bertentangan dengan maqashid syariah. Imam (Al-Syatibi, 1997) dalam al-Muwafaqat 
menyatakan: 

 إنَِّ الشَّرِيعَةَ إنَِّمَا وُضِعتَْ لِجَلْبِ المَصَالِحِ وَدرَْءِ  المفاسد
 “Syariat ditetapkan untuk mewujudkan kemaslahatan dan menolak kerusakan.” 

Maka perjanjian yang mengatur keadilan dan keteraturan dalam rumah tangga termasuk dalam 
maslahah mu’tabarah (kemaslahatan yang diakui). Selain itu, prinsip istishan dan urf’ juga 
menjadi landasan hukum, karena memberikan ruang bagi praktik sosial yang membawa manfaat 
tanpa menyalahi nash. 
 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Berdasarkan analisis terhadap penerapan kaidah fiqih "Al-ʿādah Muḥakkamah" (adat 
istiadat dapat dijadikan dasar hukum) dalam konteks perjanjian perkawinan, dapat disimpulkan 
beberapa poin utama sebagai berikut: 

Legitimasi Hukum Adat dalam Perjanjian: Kaidah al-ʿādah muḥakkamah 
memberikan ruang bagi nilai-nilai adat dan kesepakatan lokal untuk diintegrasikan ke dalam 
perjanjian perkawinan, sejauh adat tersebut bersifat ’urf shahih (adat yang baik) dan tidak 
bertentangan dengan dalil nash Al-Qur'an maupun Hadis. 

Fungsi Melengkapi Hukum Positif: Perjanjian perkawinan yang berbasis kaidah ini 
berfungsi untuk mengisi kekosongan hukum atau memperjelas hak dan kewajiban suami-istri 
yang tidak diatur secara spesifik dalam regulasi formal, namun sudah menjadi standar kepantasan 
dalam masyarakat (konsep al-ma’ruf). 

Batasan dan Syarat: Penerapan kaidah ini dalam perjanjian perkawinan tetap terikat 
pada prinsip kemaslahatan (maslahah). Perjanjian tidak boleh mengubah esensi pernikahan, tidak 
boleh menghalalkan yang haram (seperti membatasi hak dasar pasangan), dan harus disepakati 
secara sukarela tanpa paksaan. 

Perlindungan Hak: Secara praktis, penggunaan kaidah ini dalam perjanjian perkawinan 
bertujuan untuk memberikan perlindungan hukum yang lebih konkret bagi para pihak, terutama 
dalam hal perlindungan aset (harta bawaan), pembagian peran rumah tangga, hingga pencegahan 
kekerasan dalam rumah tangga (KDRT) melalui klausul taklik talak yang diperluas. 

Penerapan kaidah al-ʿādah muḥakkamah menegaskan bahwa hukum Islam bersifat 
dinamis dan akomodatif terhadap perkembangan sosial. Perjanjian perkawinan bukan sekadar 
kontrak legalitas, melainkan bentuk kristalisasi nilai kepatutan sosial yang diakui secara syar'i 
untuk mewujudkan keluarga yang sakinah, mawaddah, wa rahmah. 

DAFTAR REFERENSI 
Al-Asybah wa al-Nazair. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.  Al-Syatibi, A. I. (1997).  
Al-Juwaini, A. al-M. A. al-M. (1997). Al-Burhan fi Ushul al-Fiqh. Dar al-Minhaj.  Al-Shatibi, A. 

I. (1997).  
Al-Madkhal al-Fiqhi al-Amm. Damaskus: Dar al-Qalam.  Ibn Qayyim Al-Jauziyyah. (1991). 

I’lam al-Muwaqqi’in ‘an Rabb al-‘Alamin. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.   



 
 
 
 

   
ANALISIS KAIDAH FIQHIYYAH AL-ʿĀDAH MUḤAKKAMAH TERHADAP KONSEP PERJANJIAN 

PERKAWINAN DALAM HUKUM ISLAM 

952        JINU - VOLUME 3 NO. 1, JANUARI  2025 

 
 
 

Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari’ah. Dar al-Ma’rifah.  Al-Shatibi, I. I. M. (1997).  
Al-Zarqa, A. (1989). Sharh al-Qawa’id al-Fiqhiyyah. Dar al-Qalam.   
As-Suyuti, Jalaluddin. (n.d.). Al-Asybah wa al-Nazha'ir fi Qawa'id wa Furu' Fiqh al-Syafi'iyyah. 

Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.  Az-Zarqa, Mustafa Ahmad. (1998).  
Departemen Agama Republik Indonesia. (2005). Al-Qur’an dan Terjemahannya (Edisi Revi). 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an.   
Fikri, A. (2021). Relevansi Kaidah Al-Adat Muhakkamah dalam Transformasi Hukum Islam di 

Indonesia. Jurnal Hukum Islam, 19(1), 45-60. 
Hasanah, U. (2022). Perjanjian Perkawinan dalam Perspektif Hukum Islam dan Hukum Positif: 

Analisis Terhadap Adat Kebiasaan Masyarakat. Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 21(2), 
112-128. 

Ibn Nujaym, Z. (1999). Al-Asybah wa al-Nazhair. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.  
Kementerian Hukum dan HAM RI. (2019). Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

Perkawinan (Pembaharuan 2019). Kementerian Hukum Dan HAM RI. 
https://peraturan.go.id/   

Kompilasi Hukum Islam (KHI). Jakarta   
Munawir, A. (2023). Kedudukan Urf dalam Pembentukan Perjanjian Perkawinan di Era 

Modern. Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 16(1), 89-105. 
RI, M. K. (2015). Putusan Perkara Pengujian Pasal 29 UU Perkawinan. https://www.mkri.id/   
Syarifuddin, A. (2020). Implementasi Kaidah Fiqhiyyah dalam Penyelesaian Sengketa Perjanjian 

Perkawinan di Pengadilan Agama. Jurnal Syariah dan Hukum, 12(3), 201-215. 

 


