
 
KAMPUS AKADEMIK PUBLISING 
Jurnal Ilmiah Nusantara ( JINU) 

 Vol.3, No.1 Januari 2026 
e-ISSN: 3047-7603, p-ISSN :3047-9673, Hal 988-997 

DOI : https://doi.org/10.61722/jinu.v3i1.7899 
 

Received Desember 23, 2025; Revised Desember  23, 2025; Januari 01, 2026 

* Antoni Yoseph, antoniyoseph910@gmail.com  
 

 

  

Analisis Kaidah Fiqhiyyah al-'Adatu muhakkamah Terhadap 

Metode Istinbath Hukum Kajian Hukum Keluarga Islam 
 

 

Antoni Yoseph 

antoniyoseph910@gmail.com 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

Hendri Sayuti 

hendri.sayuti@uin-suska.ac.id 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 
Korespondensi penulis: antoniyoseph910@gmail.com 

 

 
Abstract. This study aims to analyze the application of the fiqhiyyah al-'Adatu Muhakkamah 

principle (customary law can be established as law) in the istinbath (inference) method of Islamic 

family law. The main focus of this study is to explore the extent to which community traditions or 

customs can be used as a basis for formal legality in domestic matters such as dowry, alimony, 

and the division of joint property. This research is a qualitative study using a library research 

approach, employing descriptive-analytical methods to analyze usul fiqh books and family law 

regulations in Indonesia (Compilation of Islamic Law). The results of the study show that the 

principle of al-'Adatu Muhakkamah plays a crucial role as an instrument of flexibility in Islamic 

law, whereby the law can change according to changes in time and place as long as it does not 

contradict explicit textual evidence (sharih). In the context of family law, this rule is implemented 

in determining the standard of alimony (ma'ruf) and recognition of joint property (gono-gini), 

which is a crystallization of the customs of the Indonesian people. In conclusion, the integration 

of customs through this rule provides space for Islamic family law to remain relevant, fair, and 

applicable in responding to the socio-cultural dynamics of contemporary society. 

Keywords: al-‘Adatu Muhakkamah, Istinbath Law, Islamic Family Law, Urf. 

 

 

Abstrak. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penerapan kaidah fiqhiyyah al-‘Adatu 

Muhakkamah (adat kebiasaan dapat ditetapkan sebagai hukum) dalam metode istinbath 

(penyimpulan) hukum keluarga Islam. Fokus utama kajian ini adalah mengeksplorasi sejauh mana 

tradisi atau urf masyarakat dapat dijadikan landasan legalitas formal dalam persoalan domestik 

seperti mahar, nafkah, dan pembagian harta bersama. Penelitian ini merupakan jenis penelitian 

kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library research), menggunakan metode analisis 

deskriptif-analitis terhadap kitab-kitab ushul fiqh dan regulasi hukum keluarga di Indonesia 

(Kompilasi Hukum Islam). Hasil penelitian menunjukkan bahwa kaidah al-‘Adatu Muhakkamah 

memainkan peran krusial sebagai instrumen elastisitas hukum Islam, di mana hukum dapat 

berubah sesuai dengan perubahan waktu dan tempat selama tidak bertentangan dengan dalil nash 

yang eksplisit (sharih). Dalam konteks hukum keluarga, kaidah ini terimplementasi pada 

penentuan standar kelayakan nafkah (ma’ruf) dan pengakuan terhadap harta bersama (gono-gini) 

yang merupakan kristalisasi dari adat masyarakat Nusantara. Kesimpulannya, integrasi adat 

melalui kaidah ini memberikan ruang bagi hukum keluarga Islam untuk tetap relevan, 

berkeadilan, dan aplikatif dalam menjawab dinamika sosial budaya masyarakat kontemporer. 

Kata kunci: al-‘Adatu Muhakkamah, Istinbath Hukum, Hukum Keluarga Islam, Urf. 

 

mailto:antoniyoseph910@gmail.com


LATAR BELAKANG 

Hukum Islam merupakan entitas yang dinamis dan responsif terhadap perubahan sosial 

serta dinamika zaman. Salah satu instrumen penting yang menjamin fleksibilitas hukum Islam 

adalah penggunaan kaidah fikh (al-qawa’id al-fiqhiyyah) sebagai fondasi dalam merespons 

realitas kontemporer. Di antara sekian banyak kaidah, al-‘adatu muhakkamah (adat kebiasaan 

dapat ditetapkan sebagai hukum) menempati posisi sentral dalam menjembatani antara teks 

wahyu yang bersifat statis dengan tradisi masyarakat yang bersifat dinamis (Abdurrahman, 2020, 

hlm. 45). Kaidah ini menegaskan bahwa Islam tidak datang untuk menghapuskan seluruh tatanan 

sosial yang ada, melainkan melakukan filtrasi dan akomodasi terhadap tradisi yang tidak 

bertentangan dengan prinsip syariat. 

Dalam konteks Hukum Keluarga Islam (Ahwal Al-Syakhshiyyah), peran adat sangat 

dominan mengingat institusi keluarga seringkali menjadi lokus bertemunya nilai-nilai agama 

dengan kearifan lokal. Proses istinbath(penggalian) hukum dalam perkara keluarga seperti mahar, 

nafkah, hingga pola pengasuhan anak—sering kali tidak hanya merujuk pada teks-teks normatif 

Al-Qur'an dan Sunnah secara literal, tetapi juga mempertimbangkan ‘urf atau tradisi yang berlaku 

di tengah masyarakat (Dahlan, 2018, hlm. 112). Hal ini sejalan dengan kaidah dasar bahwa 

perubahan hukum dimungkinkan seiring dengan perubahan waktu dan tempat (taghayyur al-

ahkam bi taghayyur al-azman wa al-amkinah). 

Namun, integrasi kaidah al-‘adatu muhakkamah ke dalam metode istinbath hukum 

keluarga Islam bukan tanpa tantangan. Terdapat batas-batas krusial yang harus diperhatikan agar 

adat tidak menegasikan teks hukum yang bersifat qath’i (pasti). Sering kali terjadi ketegangan 

antara tuntutan modernitas, adat istiadat setempat, dan teks keagamaan yang kaku. Oleh karena 

itu, diperlukan analisis mendalam mengenai bagaimana para mujtahid atau hakim di Pengadilan 

Agama mendudukkan kaidah ini dalam memutus perkara keluarga yang bersifat sosiokultural 

(Mubarok, 2017, hlm. 89). 

Artikel ini bertujuan untuk menganalisis secara komprehensif implementasi kaidah al-

‘adatu muhakkamahsebagai metode istinbath dalam hukum keluarga Islam. Fokus utama kajian 

ini adalah mengeksplorasi sejauh mana adat dapat dijadikan sandaran hukum primer dalam urusan 

domestik umat Islam serta bagaimana parameter yang digunakan untuk menilai validitas suatu 

tradisi agar dapat diangkat menjadi norma hukum yang mengikat. 

KAJIAN TEORITIS 

Penelitian mengenai kaidah al-'Adatu muhakkamah (adat/kebiasaan dapat dijadikan 

landasan hukum) dalam ranah Hukum Keluarga Islam (HKI) merupakan kajian yang 

mempertemukan aspek normatif teks keagamaan dengan realitas sosiologis masyarakat. Berikut 

adalah pengelompokan literatur terkait untuk memetakan posisi penelitian ini: 

Landasan Filosofis Kaidah al-'Adatu muhakkamah 

Secara epistemologis, kaidah ini berakar pada prinsip bahwa Islam mengakui tradisi 

selama tidak bertentangan dengan dalil syar'i (nash). 

Mustafa Ahmad al-Zarqa dalam karyanya menekankan bahwa perubahan hukum tidak 

dapat dipungkiri seiring dengan perubahan zaman dan tempat (taghayyur al-ahkam bi taghayyur 

al-azman wa al-amkinah). 

Penelitian terdahulu menegaskan bahwa adat berfungsi sebagai penjelas ketika teks suci bersifat 

umum (mujmal) atau tidak mengatur secara spesifik detail teknis suatu muamalah atau relasi 

sosial. 



 
 

 

Analisis Kaidah Fiqhiyyah al-'Adatu muhakkamah Terhadap Metode Istinbath Hukum 

Kajian Hukum Keluarga Islam 

990        JINU - VOLUME 3, NO. 1, JANUARI 2026 

 
 

Metode Istinbath Hukum Berbasis Urf (Adat) 

Metode istinbath (penggalian hukum) yang menggunakan adat sebagai instrumen sering 

kali dikaitkan dengan konsep Maslahah Mursalah. Abdurrahman al-Suyuthi dalam Al-Asybah 

wa al-Nazhair merinci bahwa adat yang diakui harus bersifat muththarid (berlaku umum) dan 

tidak bertentangan dengan prinsip tauhid atau syariat yang bersifat qath’i. 

Literasi kontemporer menunjukkan bahwa dalam metode istinbath, adat sering digunakan sebagai 

instrumen untuk melakukan kontekstualisasi hukum agar lebih aplikatif dan memenuhi rasa 

keadilan lokal. 

Implementasi dalam Hukum Keluarga Islam (HKI) 

Kajian mengenai Hukum Keluarga merupakan bidang yang paling dinamis dalam menerima 

pengaruh adat. Beberapa fokus penelitian sebelumnya meliputi: 

a) Mahar dan Seserahan: Penelitian menunjukkan bahwa besaran dan bentuk mahar sering 

kali ditentukan oleh standar sosial (Urf) masyarakat setempat, bukan ditentukan secara kaku 

oleh teks. 

b) Nafkah: Standar kelayakan nafkah sangat bergantung pada kondisi ekonomi dan kebiasaan 

di wilayah tertentu. 

c) Harta Bersama: Di Indonesia, konsep Harta Bersama merupakan produk ijtihad yang kuat 

dipengaruhi oleh adat nusantara (seperti harta sepantangan di Aceh atau gono-gini di Jawa), 

yang kemudian diformalkan dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI). 

METODE PENELITIAN 

Penelitian dengan pendekatan kepustakaan (library research) adalah kegiatan penelitian 

dilakukan dengan cara mengumpulkan informasi dan data dengan bantuan berbagai macam 

material yang ada di perpustakaan seperti buku referensi, hasil penelitian sebelumnya yang 

sejenis, artikel, catatan, serta berbagai jurnal yang berkaitan dengan masalah yang ingin 

dipecahkan. Kegiatan dilakukan secara sistematis untuk mengumpulkan, mengolah, dan 

menyimpulkan data dengan menggunakan metode/teknik tertentu guna mencari jawaban atas 

permasalahan yang dihadapi.  Berikut indikator lebih lanjut mengenai metode penelitian dengan 

pendekatan kepustakaan: Sumber data, Studi literatur, Analisis kritis, Pengumpulan data, Teknik 

analisis data, Pembahasan dan interpretasi dan penarikan kesimpulan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Al-Qawa’id al-fiqhiyyah merupakan rangkaian dari dua kata, yaitu qawa’id dan 

fiqhiyyah.1 Hubungan dari dua kata tersebut dalah ilmu nahwu disebut dengan hubungan shifat 

dengan maushuf, atau na’at dan man’ut. Maka qawa’id fiqhiyyah adalah dasar-dasar atau asas-

asas yang bertalian dengan masalah-masalah atau jenis-jenis fikih. Al-fiqhiyyah berasal dari kata 

fiqh yang berarti al-fahm (mengerti), yang dirangkaikan dengan ya’nisbah, sehingga berfungsi 

sebagai penjenisan atau membangsakan. Dari penjelasan tersebut dapat disimpulkan bahwa di 

dalam ilmu fikih peran penalaran (pemahaman) yang berarti peranan akal sangatlah mutlak.2 

Adapun qawa’id fiqhiyyah adalah kaidah yang merupakan kesimpulan dari banyak 

persoalan fikih yang memiliki hukum-hukum yang sama sehingga muncullah kaidah yang 

mewakili persamaan tersebut. Sebagai gambaran, seorang ahli fikih dihadapkan dengan ratusan 

persoalan fikih. Setelah menelaahnya, dia mendapatkan adanya kesamaan di dalam semua 

 
1 Ridho Rokamah, Al-Qawa’id al-Fiqhiyyah (Stain Press, 2007), 75. 
2A. Rahman Asyuni, Qaidah-Qaidah Fikih (Bulan Bintang, 1976), 7. 



persoalan tersebut, kesamaan itulah yang kemudian disimpulkan menjadi kaidah fikih. Misalnya, 

setelah menelaah banyak persoalan fikih maka diperoleh kesimpulan bahwa kemudaratan itu 

harus dihilangkan, dibuatlah kaidah “kemudaratan harus dihilangkan” atau dalam kesempatan 

lain diperoleh kesimpulan bahwa sesuatu yang sudah diyakini hukumnya maka dia tidak bisa 

dihilangkan karena adanya keraguan yang datang setelah itu, dibuatlah kaidah “Keyakinan tidak 

bisa dihilangkan dengan keraguan”.3 

Berdasarkan hal tersebut, kaidah usul fikih lebih awal digunakan daripada kaidah fikih. 

Karena kaidah ushuliyyah digunakan untuk mengetahui kandungan makna sebuah lafaz yang 

berujung pada kesimpulan hukum. Lalu dari hukum-hukum yang memiliki kesamaan makna atau 

maksud, disimpulkanlah menjadi kaidah-kaidah fikih. Sehingga dari sisi urutan penggunaan, 

asalnya kaidah usul fikih diaplikasikan terlebih dahulu, meskipun dalam realitanya kaidah usul 

fikih dan kaidah fikih digunakan secara bersama-sama. 

Qaidah-qaidah yang dibentuk pada ulama pada dasarnya berpangkal dan menginduk 

kepada lima hal pokok ini. Kelima kaidah pokok inilah yang melahirkan bermacam-macam 

qaidah yang bersifat cabang. Sebagian ulama menyebut kelima qaidah pokok tersebut dengan 

istilah Qawaid Fiqhiyyahal-khams. 4 

Contoh Redaksi Qawaid Fiqhiyyah: 

المحظورات  تبيح اضرورات   

“Kondisi darurat bisa memperbolehkan sesuatu yang terlarang”  

Dilihat dari contoh-contoh di atas, secara redaksional saja bisa kita perhatikan bahwa 

kaidah ushuliyah konsentrasinya adalah pada rambu-rambu penggunaan dalil, sementara 

kaidah fiqhiyyah lebih kepada amaliyah sang mukallaf.5 

Salah satu contoh kaidah fiqhiyyah yang menunjukkan hal tersebut adalah kaidah “Al-

‘Aadah Muhakkamah”, yang artinya kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum selama memenuhi 

syarat-syarat tertentu. Ketentuan-ketentuan dalam Al-“Aadah Muhakkamah” beserta pandangan 

ulama terhadap kaidah ini menunjukkan bahwa tidak semua al-‘aadah bisa dijadikan sebagai 

landasan penetapan suatu ketentuan hukum, karena di dalamnya terdapat ketentuan-ketentuan 

yang harus terpenuhi, yakni sebagai berikut:6 

1) Al-‘aadah itu tidak bertentangan dengan nash syar‟i dalam Al-Qur‟an, hadits, atau prinsip 

legislasi  yang  telah  pasti  dengan  pertentangan  yang  mengakibatkan  penafian  

pemberlakuan semua   aspek   hukum   secara   keseluruhan   (bukan al-’urf  al-fasid),   seperti   

berjudi   untuk merayakan suatu peristiwa, menghidangkan minuman keras dalam suatu 

pesta, atau perayaan tahun baru dengan cara berhura-hura dan melakukan kemaksiatan di 

jalan-jalan raya. 

2) Al-‘aadah itu berlangsung konstan (terus-menerus) dan berlaku mayoritas, seperti 

penyerahan mahar  pernikahan  dalam  bentuk  kontan  atau  cicilan  dianggap  konstan  

apabila  kenyataan tersebut berlangsung dalam setiap peristiwa pernikahan. 

3) Al-‘aadah itu tidak menyebabkan kemafsadatan dan tidak menghilangkan kemashlahatan. 

4) Al-‘aadah itu sudah memasyarakat ketika akan dijadikan sebagai landasan penetapan 

hukum. Para  ulama  telah  sepakat  bahwa seorang mujtahid dan hakim harus memelihara 

 
 
4 Muhammad Harfin Zuhdi, Qawa’id Fiqhiyahhh (CV: Elhikam Press Lombok, 2023), 84. 
5 Firman Arifandi, QAWAID FIQHIYYAH Sebagai Formulasi Hukum (Rumah Fiqih Publishing, 2018), 

27. 
6 Usman Muchlis, Kaidah-Kaidah Istinbath Hukum  Islam : Kaidah-Kaidah Ushuliyah Dan Fiqhiyah 

(Raja Grafindo Persada, 2002), 210. 



 
 

 

Analisis Kaidah Fiqhiyyah al-'Adatu muhakkamah Terhadap Metode Istinbath Hukum 

Kajian Hukum Keluarga Islam 

992        JINU - VOLUME 3, NO. 1, JANUARI 2026 

 
 

urf shahih yang ada di masyarakat dan menetapkannya sebagai hukum. Imam Syafi‟i yang 

terkenal dengan qaul qadim  dan  qaul  jadidnya  pernah  menetapkan  hukum  yang  berbeda  

pada  waktu beliau  masih  berada  di  Irak  dengan  setelah  beliau  berada  di  Mesir,  hal  

ini  menunjukkan  bahwa madzhab fuqaha juga berhujjah berdasarkan urf. Misalnya Imam 

Al-Qarafi  seorang  mujtahid yang  beraliran  Maliki,  menyatakan  bahwa  seorang  mujtahid  

dalam  menetapkan  suatu  hukum terlebih dahulu harus meneliti kebiasaan yang berlaku 

pada masyarakat setempat sehingga hukum yang  ditetapkan  itu  tidak  bertentangan  atau  

menghilangkan  kemashlahatan  pada  masyarakat tersebut.7 

Di  sisi  lain,  Imam  Asy-Syatibi  dan  Ibnu  Qayyim  Al-Jauziyah  juga  berpendapat  

bahwa adat  bisa  diterima  sebagai  dalil  untuk  menetapkan  hukum  Islam.  Namun  dengan  

catatan,  hanya apabila tidak ada nash yang menjelaskan mengenai hukum permasalahan 

yang dihadapi tersebut. Misalnya,  seseorang  yang  menggunakan  jasa  pemandian  umum  

dengan  harga  tertentu  padahal lamanya  ia  di  dalam  kamar  mandi  itu  dan  berapa  jumlah  

air  yang  terpakai  tidak  jelas.  Sesuai dengan  ketentuan  umum  hukum  Islam  tentang  

suatu  akad,  kedua  hal  itu  harus  jelas.  Tetapi karena  perbuatan  seperti  ini  telah  

memasyarakat,  maka  seluruh  ulama  mazhab  menganggap  sah akad tersebut. 

Sementara  itu,  Abdul  Wahab  Khalaf  berpandangan  bahwa  suatu  hukum  yang  

bersandar kepada urf akan fleksibel terhadap waktu dan tempat. Ketentuan hukum yang 

ditetapkan oleh seorang mujtahid mungkin saja mengalami perubahan karena perubahan 

waktu, tempat, keadaan, dan adat. Oleh karena itu, memperhatikan waktu dan tempat 

masyarakat yang akan diberi beban hukum  sangatlah  penting.  Karena  tidak  dapat  

dipungkiri  bahwa  adat  memiliki  pengaruh  yang sangat   besar   dalam   pembentukan   

hukum   Islam.   Banyak   hukum   yang   didasarkan   kepada mashlahah,  sementara  

mashlahah  itu  sendiri  bisa  berubah  tergantung  dengan  perubahan  situasi dan kondisi. 

Sehingga diharapkan pada akhirnya syari‟at Islam akan dapat akrab, membumi dan diterima  

di  tengah-tengah  kehidupan  masyarakat  yang  plural  tanpa  harus  meninggalkan  prinsip-

prinsip dasarnya.8 

Kaidah-kaidah Pokok Sebagian ulama telah mengembalikan segala kaidah kepada 

lima kaidah yang mereka pandang sebagai dasar dan sendi bagi segala hukum fiqih. Lima 

kaidah tersebut semula dinamakan kaidah ushul, yakni kaidah pokok dari segala kaidah fiqih 

yang ada. Sebab segala permasalahan-permasalahan Furu’iyah dapat diselesaikan dengan 

kaidah pokok yang lima tersebut walaupun seorang mujtahid belum sempat memperhatikan 

dasar-dasar hukum tafsili. Al-Qadli Abu Sa’id mengatakan bahwa ulama Syafi’iyah 

mengembalikan seluruh ajaran Imam Syafi’i kepada kaidah dibawah ini: 

a.  ك بالش اليزال اليقين   

 “Keyakinan itu tidak dapat dikalahkan oleh keraguan 

b. التيّسير تجلب المشقّة    

 “Kesukaran dapat menarik kepada kemudahan”  

c.  يزال  الضررة  

“Kemudharatan harus dilenyapkan” 

d.  العادةمحكمة 

“Adat kebiasaan dapat ditetapkan sebagai hukum”9 

 
7 Dahlan Abdul Aziz, Ensiklopedi Hukum Islam (Ichtiar Baru Van Hoeve, 2001), 201. 
8 Khalaf Abdul Wahab, Kaidah-Kaidah Hukum Islam (Raja Grafindo Persada, 1996), 90. 
9 Musbakin Imam, Qawaid Al-Fiqhiyyah (Raja Grafindo Persada, 2001), 37. 



e األموربمقاصدها 

“Segala urusan tergantung kepada tujuannya” 

Interelasi Qowaid Fiqhiyah Terhadap Syara 

Qawaid al-fiqhiyyah memiliki posisi penting dalam metode istinbath ahkam, Dia  

merupakan satu disiplin ilmu untuk memformulasikan dalil-dalil yang bersifat umum  menjadi  

penunjang  dalam  menjabarkan  sebuah  hukum yang tak disebut dalam nushus. Disiplin ini 

dikategorikan sebagai bagian dari dalil syar’i, juga menjadi komponen penting dalam perumusan 

penemuan hukum. Terlebih sejumlah ulama menegaskan bahwa tolak  ukur derajat keilmuwan 

seorang yang faqih salah satunya adalah penguasaan terhadap ilmu  qawaid ini. Imam al-Qarrafi   

bahkan   meletakkan disiplin   ilmu   ini   sebagai dasar syariat ke-dua setelah ilmu ushul fiqh.10 

Sistematika pembahasan Qowaid fiqih terbagi menjadi dua kategori qaidah  asasiyah dan 

ghoiru asasiyah.  Kaidah asasiyah adalah lima kaidah utama yang tidak dipertentangkan oleh 

ulama madzhab   tanpa   ada   yang   menyelisihi   pendapat   lainnya,   lima kaidah utama itu 

adalah “Segala Perkara Tergantung Tujuannya, Kemadaratan Harus Dihilangkan, Yakin Tidak  

Bisa Dihilangkan  Oleh    Keraguan, Kesulitan Dapat  Menarik  Kemudahan. Adat Atau  

Kebiasaan  Bisa Menjadi Hukum”.11 Dari   kelima   kaidah   asasiyah   ini   kemudian   bercabang 

kaidah-kaidah lainnya yang saling berkaitan. Selain  kaidah asasiyah, adapula kaidah ghoiru 

asasiyah yang menjadi pelengkap di   beberapa   qodiyyah. Dalam   beberapa   referensi,   ada   

yang menyebutkan  jumlahnya  adalah  40  untuk  kaidah  non  asasiyah yang tidak diperselisihkan 

dan 20 yang diperselisihkan. 

Sistematika  lain  dalam  Qawaid  Fiqhiyyah yaitu  adapula sebagian  ulama  yang  

mengurutkan  kaidah-kaidah  sesuai  abjad, dengan  kapasitas  145  jenis  kaidah  yang  kemudian  

di intisarikan menjadi  99  kaidah,  hal  ini  bisa  dilihat  dalam  kitab  majallah  al-ahkam al-

adliyyah. Selanjutnya, sebagian fuqoha   juga mensistematis   kaidah fiqhiyyah   dengan   

klasifikasi  bab pembahasan   Fiqih.   Misalnya, klasifikasi kaidah berdasarkan bab Ibadah, bab 

mu’amalah, bab uqubat jinayah, dan lain sebagainya. Hal ini bisa didapatkan dalam kitab “al-

Faraidual-Bahiyyah fi Qawaidi wa Fawaidi Fiqhiyyah” karya Sayyid Muhammad Hamzah. 

Qowaid fiqhiyyah merupakan pedoman yang memudahkan para  ahli  hukum  Islam  untuk  

menyimpulkan  hukum  terhadap suatu  persoalan  hukum,  hal  ini  tentu  saja  menjadikan qowaid 

fiqhiyyah ini  sebagai  garis  besar  dalam  melakukan  suatu  ijtihad terhadap suatu masalah 

hukum, karena fiqh tidak mungkin dapat berdiri  tanpa  ada  fondasi  dasar  yang  menjadikan  

fiqh  tersebut berdiri  teguh,  sehingga  dapat  menyelesaikan  masalah.  Dalam  hal ini perlu 

dipahami pula bahwa fiqh sifatnya khusus, sementara itu qowaid fiqhiyyah mempunyai sifat yang 

sangat umum sekali. Gambaran dari kekhususan fiqh dan keumuman qowaid fiqhiyyah dapat di 

jelaskan sebagai berikut, bahwa fiqh merupakan pemahaman secara umum terhadap prinsip-

prinsip Islam dan hukum-hukum yang terkandung didalamnya, pemahaman terhadap isu-isu 

hukum tersebut terbagi secara spesifik sesuai dengan kajian dari masing-masing isu hukum 

tertentu, misalkan hukum perkawinan diatur dalam fiqh munakahat, hukum waris diatur dalam 

fiqh faraidh, hukum perdata diatur dalam fiqh muamalah, dan masih banyak bidang-bidang 

hukum lain yang diatur dalam fiqh yang berbeda pula.  

Setiap cabang dari fiqh mempunyai pembahasan tersendiri yang berbeda satu dengan 

yang lain, sebagai contoh fiqh muamalah mengatur masalah keperdataan saja sementara itu fiqh 

 
10 Imam Abul Abbas Ahmad bin Idris Ash-Shonhaji Al-Qorofi, Al-Furuq / Anwarul Buruq Fi Anwa’il 

Furuq: Darul Kutub al-Ilmiyah (Darul Kutub al-Ilmiyah, 1998). 
11 As-suyuthi, Jalaluddin Al-Asybah  Wan-Nadzoir (Darul  Kutub Ilmiah, 1990), 76. 



 
 

 

Analisis Kaidah Fiqhiyyah al-'Adatu muhakkamah Terhadap Metode Istinbath Hukum 

Kajian Hukum Keluarga Islam 

994        JINU - VOLUME 3, NO. 1, JANUARI 2026 

 
 

faraidh mengatur masalah kewarisan, kedua fiqh tersebut berdiri sendiri-sendiri tanpa 

mencampuri satu sama lain, karena bidang pemahaman dan pembahasan isu hukumnya berbeda, 

inilah yang dkatakan fiqh mempunyai sifat yang khusus.12 

Sementara itu qowaid fiqhiyyah dikatakan mempunyai sifat yang umum, hal ini 

dikarenakan setiap fiqh yang ada baik itu fiqh muamalah, fiqh faraidh atau fiqh munakahat, 

masing-masing berdiri atas fondasi yang sama atau masing-masing berdiri atas kaidah-kaidah 

yang sama yang lebih dikenal dengan istiah qowaid fiqhiyyah, nilai-nilai yang terkandung dalam 

qowaid fiqhiyyah harus menjadi nilai dasar dari setiap fiqh yang ada. Oleh karena itu sekalipun 

pemahaman dan pembahasan dari setiap fiqh berbeda namun masing-masing fiqh berdiri diatas 

kaidah-kaidah yang sama, inilah yang dinamakan dengan keumuman dari qowaid fiqhiyyah. 

Adapun penghubung antara qowaid fiqhiyyah dan fiqh adalah ushul fiqh. 

Ayat yang berkaitan tentang kaidah fiqiyah dalam adat kebiasaan 

1. Ayat yang sering digunakan sebagai dasar hukum fiqih dalam adat kebiasaan adalah Surah 

Al-A'raf ayat 199: 

 خُذِ الْعفَْوَ وَأمُْرْ باِلْعرُْفِ وَاعَْرِضْ عَنِ الْجٰهِلِيْنَ 

Artinya:  Jadilah pemaaf, perintahlah (orang-orang) pada yang makruf, dan 

berpalinglah dari orang-orang bodoh. 

Dalam ayat ini, istilah "al-'urf " yang berarti kebiasaan atau adat yang baik, 

digunakan sebagai dasar dalam menentukan hukum adat selama tidak bertentangan dengan 

syariah. Ayat ini menunjukkan bahwa Islam menghormati dan mengakomodasi adat 

kebiasaan selama tidak melanggar prinsip-prinsip dasar dalam Islam.13 

2. Ayat An-Nisa ayat 59 dapat dikaitkan dengan kaidah fiqhiyah tentang adat kebiasaan (al-

'adah al muhakkamah) melalui ungkapan: 

 

سُوْلَ وَاوُلِى الْْمَْرِ مِنْكُمْْۚ  َ وَاطَِيْعوُا الرَّ ا اطَِيْعوُا اللّٰه  يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْٰٓ

 

Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nabi 

Muhammad) serta ululamri (pemegang kekuasaan) di antara kamu.14 

Ungkapan "ulil amri" ( ِوَاوُلِى الْْمَْر ) secara harfiah berarti "pemilik urusan". Namun, 

maknanya merujuk pada pemimpin atau penguasa menurut kebiasaan ('urf) masyarakat Arab 

saat itu. Dalam konteks ini, Allah SWT memerintahkan untuk menaati penguasa (ulil amri) 

selama tidak bertentangan dengan ketaatan kepada Allah dan Rasul-Nya. Hal ini 

mengakomodasi adat kebiasaan ('urf) masyarakat dalam mengangkat dan menaati pemimpin 

mereka. Penggunaan istilah "ulil amri" dalam ayat ini sejalan dengan kaidah fiqhiyah:  َ

 ”Adat kebiasaan itu bisa dijadikan"  العادةمحكمة

 Artinya, adat kebiasaan masyarakat Arab saat itu yang mengangkat pemimpin 

diakui dalam ayat ini selama tidak bertentangan dengan syariat. Jadi, ayat An-Nisa ayat 59 

menerapkan kaidah fiqhiyah tentang mempertimbangkan adat kebiasaan ('urf) dengan 

menggunakan istilah "ulil amri" yang merujuk pada kebiasaan masyarakat dalam 

mengangkat pemimpin. 

 
12 Fatmah Taufik Hidayat, “Kaedah Adat Muhakkamah Dalam Pandangan Islam Sebuah Tinjauan 

Sosiologi Hukum,” Jurnal Sosiologi USK 9, no. 1 (2016): 67–83. 
13  Pauzi Muhammad and Muannif Ridwan, “Reformulasi Fiqih Kontemporer Dalam Perspektif Fazlur 

Rahman,” Studi Multidisipliner: Jurnal Kajian Keislaman 8, no. 2 (2021): 159–70. 
14 Departemen Agama Republik Indonesia, “Al-Qur’an Dan Terjemah” (2019). 



3. Ayat Al-Hujurat ayat 9 dapat dikaitkan dengan kaidah fiqhiyah tentang adat kebiasaan (al-

'adah al muhakkamah). Bunyi ayat tersebut: 

 وَانِْ طَاۤىِٕفَتٰنِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ اقْتتَلَوُْا فاَصَْلِحُوْا بَيْنهَُمَاْۚ فاَِنْْۢ بغََتْ اِحْدٰىهُمَا 

Artinya: Jika ada dua golongan orang-orang mukmin bertikai, damaikanlah 

keduanya. Jika salah satu dari keduanya berbuat aniaya terhadap (golongan) yang 

lain, perangilah (golongan) yang berbuat aniaya itu, sehingga golongan itu kembali 

kepada perintah Allah.15 

Dalam ayat ini, Allah SWT memberikan petunjuk dalam menyelesaikan pertikaian 

antar kelompok mukmin. Kaitannya dengan kaidah adat adalah penggunaan kata " اولتاقف" 

(maka perangilah). Kata "اولتاق" (perangilah) merujuk pada adat kebiasaan ('urf) masyarakat 

Arab saat itu dalam menyelesaikan konflik antar suku dengan peperangan. Meski demikian, 

ayat ini membatasi peperangan tersebut hanya terhadap kelompok yang berbuat zalim sampai 

kembali kepada perintah Allah.  

Penggunaan kata ini sejalan dengan kaidah fiqhiyah: "Adat kebiasaan itu 

dipertimbangkan". Artinya, syariat Islam mempertimbangkan adat kebiasaan masyarakat 

Arab dalam menyelesaikan konflik dengan peperangan, namun dibatasi agar sesuai dengan 

tuntunan Allah. Jadi ayat Al-Hujurat ayat 9 menerapkan kaidah fiqhiyah tentang 

mempertimbangkan adat kebiasaan ('urf) dengan menggunakan kata "qatilu" yang merujuk 

pada kebiasaan masyarakat Arab saat itu, namun dengan batasan-batasan syar'i. 

Implementasi Kaidah Fiqhiyyah 

Contoh Penerapannya Berikut adalah beberapa contoh penerapan kaidah fikih "al-'Adatu 

muhakkamah" (adat kebiasaan itu dapat dijadikan sumber hukum) dalam kehidupan sehari-hari:  

Pertama, Adat Berpakaian. Dalam masalah berpakaian, adat kebiasaan suatu daerah 

dapat dijadikan pertimbangan selama tidak bertentangan dengan syariat Islam. Misalnya, di 

beberapa daerah, wanita Muslim biasa mengenakan pakaian daerah tertentu yang menutup aurat 

dalam acara-acara adat. Hal ini dapat diterima selama pakaian tersebut memenuhi kriteria 

menutup aurat dalam Islam.  

Kedua, Tradisi Pernikahan. Dalam prosesi pernikahan, seringkali terdapat tradisi dan adat 

istiadat yang berlaku di suatu daerah, seperti upacara adat, pesta adat, dan lain-lain. Selama tradisi 

tersebut tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat, maka dapat diterima dan dijadikan 

bagian dari prosesi pernikahan. Contohnya pelaksanaan tradisi pemberian barang hantaran 

walaupun tidak tercantum dalam hukum Islam, hal ini tidak bertentangan dengan syariat Islam 

dan tidak merusak akidah karena salah satu fungsi dari pemberian barang hantaran ini adalah 

sebagai tanda kesanggupan atau tanda bahwasannya mempelai laki-laki siap menjadi pemimpin 

dan memikul beban tanggung jawab sebagai kepala rumah tangga.  

Adat seperti ini disebut dengan al-‘Uruf al-Shahih yaitu adat yang baik, sudah benar dan 

bisa dijadikan pertimbangan hukum. Tetapi, apabila praktek ini telah berakibatkan penundaan 

perkawinan ketika ditetapkan pada jumlah yang tinggi, maka hukum uang hantaran tersebut tidak 

sesuai sebagaimana yang seharusnya berlaku.16 

Ketiga, Transaksi Ekonomi. Dalam transaksi ekonomi, seperti jual beli, sewa-menyewa, 

dan lain-lain, terdapat adat kebiasaan yang berlaku di suatu daerah atau komunitas tertentu. 

Misalnya di Indonesia, saat membeli sayur dan buah di pasar, pembeli dapat menawar harga 

 
15 Departemen Agama Republik Indonesia, “Al-Qur’an Dan Terjemah.” 
16 Syarkawi, “SYARI ’ AH : Journal of Islamic Law,” Journal of Islamic Law 1, no. 2 (2019): 10. 



 
 

 

Analisis Kaidah Fiqhiyyah al-'Adatu muhakkamah Terhadap Metode Istinbath Hukum 

Kajian Hukum Keluarga Islam 

996        JINU - VOLUME 3, NO. 1, JANUARI 2026 

 
 

dengan pedagang berdasarkan harga-harga yang lazim di pasar tersebut. ini dapat diterima selama 

tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip muamalah dalam Islam.17 

Keempat, Tata Cara Ibadah. Dalam pelaksanaan ibadah, seperti shalat berjamaah di 

masjid, terdapat adat kebiasaan yang berbeda-beda di setiap daerah. Misalnya, di beberapa daerah, 

jamaah laki-laki dan perempuan dipisahkan dalam shaf yang berbeda. Hal ini dapat diterima 

selama tidak menyalahi aturan dalam syariat.  

Kelima, Tradisi Lokal. Beberapa tradisi lokal, seperti upacara adat, festival budaya, atau 

perayaan tertentu, dapat diterima dalam Islam selama tidak mengandung unsur kemusyrikan atau 

hal-hal yang dilarang dalam syariat. Misalnya, tradisi sedekah bumi atau nyadran di beberapa 

daerah dapat diterima selama tidak ada unsur kemusyrikan di dalamnya. Dalam penerapan kaidah 

ini, tetap harus memperhatikan batasan-batasan syariat Islam. Adat kebiasaan yang bertentangan 

dengan nash (Al-Quran dan Hadits) atau mengandung kemudharatan harus ditolak dan tidak dapat 

dijadikan sumber hukum dalam Islam.18 

KESIMPULAN 

Kaidah fikih "al-'Aadatu muhakkamah" yang berarti "adat kebiasaan itu dapat dijadikan 

sumber hukum" merupakan salah satu kaidah penting dalam Islam. Kaidah ini menunjukkan 

fleksibilitas dan keluwesan hukum Islam dalam mengakomodasi tradisi dan budaya lokal selama 

tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar ajaran Islam. Penerapan kaidah ini dapat 

ditemukan dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat Muslim, seperti dalam masalah ibadah, 

muamalah (transaksi ekonomi), adat pernikahan, dan tradisi-tradisi lokal yang tidak bertentangan 

dengan syariat. Para ulama dan cendekiawan Muslim sepanjang sejarah telah memberikan 

penjelasan dan contoh-contoh konkret tentang bagaimana kaidah ini dapat diimplementasikan 

dalam kehidupan sehari-hari. Mereka menegaskan pentingnya melestarikan adat kebiasaan yang 

baik dan sesuai dengan syariat, serta menolak adat kebiasaan yang bertentangan dengan ajaran 

Islam. Dengan demikian, kaidah fikih terkait adat kebiasaan ('urf) menjadi salah satu bukti 

keluwesan dan keterbukaan hukum Islam dalam menerima nilai-nilai positif dari budaya lokal, 

selama tidak menyimpang dari prinsip-prinsip dasar agama. Kaidah ini juga menunjukkan bahwa 

Islam adalah agama yang rahmatan lil 'alamin, membawa rahmat bagi seluruh alam semesta. 

 

DAFTAR REFERENSI 
Abdul Aziz, Dahlan. Ensiklopedi Hukum Islam. Ichtiar Baru Van Hoeve, 2001. 

Abdul Wahab, Khalaf. Kaidah-Kaidah Hukum Islam. Raja Grafindo Persada, 1996. 

Ahmad Yusdi Gozaly, and Asep Dadang Hidayat. “Al-‘ Urf Islamic Solutions In Facing Plurality 

From Time To Time.” Jurnal Kajian Keislaman 2, no. 4 (2020) 

Al-Qorofi, Imam Abul Abbas Ahmad bin Idris Ash-Shonhaji. Al-Furuq / Anwarul  

Abdurrahman, A. (2020). Metodologi Hukum Islam: Antara Teks dan Realitas. Jakarta: Prenada 

Media 

Buruq Fi Anwa’il Furuq: Darul Kutub al-Ilmiyah. Darul Kutub al-Ilmiyah, 1998. 

Arifandi, Firman. QAWAID FIQHIYYAH Sebagai Formulasi Hukum. Rumah Fiqih Publishing, 

2018. 

 
17 Ahmad Yusdi Gozaly and Asep Dadang Hidayat, “Al-‘ Urf Islamic Solutions In Facing Plurality From 

Time To Time,” Jurnal Kajian Keislaman 2, no. 4 (2020): 5. 
18 Maria Desmuliati et al., “Kajian tentang Penerapan Kaidah Fiqhiyyah al-’Adatu Muhakkamah dalam 

Berbagai Aspek Kehidupan,” Jurnal Indragiri Penelitian Multidisiplin 5, no. 1 (2025): 92–101, 

https://doi.org/10.58707/jipm.v5i1.1149. 



As-suyuthi. Jalaluddin Al-Asybah  Wan-Nadzoir. Darul  Kutub Ilmiah, 1990. 

Asyuni, A. Rahman. Qaidah-Qaidah Fikih. Bulan Bintang, 1976. 

Departemen Agama Republik Indonesia, “Al-Qur’an Dan Terjemah.” 2019. 

Dahlan, M. (2018). Urf dan Dinamika Hukum Islam. Yogyakarta: LKiS. 

Desmuliati, Maria, Mohd Fawwaz Ramadhan, Mhd Afriyandi, Muannif Ridwan, Syamsiah Nur, 

and Sri Hidayanti. “Kajian tentang Penerapan Kaidah Fiqhiyyah al-’Adatu Muhakkamah 

dalam Berbagai Aspek Kehidupan.” Jurnal Indragiri Penelitian Multidisiplin 5, no. 1 

(2025): 92–101. https://doi.org/10.58707/jipm.v5i1.1149. 

Harfin Zuhdi, Muhammad. Qawa’id Fiqhiyahhh. CV Elhikam Press Lombok, 2023. 

Imam, Musbakin. Qawaid Al-Fiqhiyyah. Raja Grafindo Persada, 2001. 

Jamilah, and Isa. “MAQASID Hukum Islam.” Jurnal Studi Hukum Islam 4, no. 1 (2019) 

Kholid Saifullah. “Aplikasi Kaidah Al-‘Aadah Muhakkamah Dalam Kasus Penetapan Jumlah 

Dan Jenis Mahar.” Al Majalis: Jurnal Dirasat Islamiyah 8, no. 1 (2020) 

Muchlis, Usman. Kaidah-Kaidah Istinbath Hukum  Islam : Kaidah-Kaidah Ushuliyah Dan 

Fiqhiyah. Raja Grafindo Persada, 2002. 

Mubarok, J. (2017). Kaidah Fiqh Ekonomi dan Keluarga. Bandung: Pustaka Setia 

Rokamah, Ridho. Al-Qawa’id al-Fiqhiyyah. Stain Press, 2007. 

S. Margono. Metodologi Penelitian. Rineka Cipta, 2018. 

Sanapiah, Faisal. Format-Format Penelitian Sosial. Rajawali Press, 1999. 

Syarkawi. “SYARI ’ AH : Journal of Islamic Law.” Journal of Islamic Law 1, no. 2 (2019) 

Taufik Hidayat, Fatmah. “Kaedah Adat Muhakkamah Dalam Pandangan Islam Sebuah Tinjauan 

Sosiologi Hukum.” Jurnal Sosiologi USK 9, no. 1 (2016) 

 

 


