
  KAMPUS AKADEMIK PUBLISING 
    Jurnal Ilmiah Nusantara ( JINU) 

                   Vol.3, No.1 Januari 2026                                        
e-ISSN: 3047-7603, p-ISSN :3047-9673, Hal 1176-1188 

DOI : https://doi.org/10.61722/jinu.v3i1.8082 

Received November28, 2025; Revised Desember 31, 2025; Januari 01, 2026 
* Ellisni Fikriyah, fikriyah.elliani28@gmail.com 

 

Tafsir Tematik Tentang Kafa’ah (Kesepadanan)  dalam Perkawinan: 
Analisis Hukum Keluarga Perspektif Al-Quran 

 
Elliani Fikriyah 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung 
Ali Khosim 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung 
Athoillah 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung 
Korespondensi Penulis : fikriyah.elliani28@gmail.com, ali.khosim12@gmail.com, 

atho63hm@gmail.com 
 

Abstract The concept of kafa'ah or equivalence in marriage is one of the fundamental principles 
in Islamic family law that aims to maintain harmony and social balance. The Qur'an does not 
mention the term kafa'ah explicitly, but the principle of equivalence is emphasized through QS. 
an-Nūr: 26, QS. an-Nisā': 25, and QS. al-Ḥujurāt: 13, which emphasizes that ideal equivalence 
in marriage focuses on the balance of faith, morals, and piety, not social or economic status. The 
understanding of kafa'ah in the contemporary context has undergone a reinterpretation, shifting 
from a focus on socio-structural status to an emphasis on ethical-religious aspects, relevant 
within the framework of maqāṣid al-syarī‘ah to realize welfare and justice. This study uses the 
thematic interpretation method to analyze the concept of kafa'ah in the Qur'an and its 
implications in contemporary Islamic family law. The research results show that kafa'ah should 
be understood as the equivalence of religious values, visions, and responsibilities, not simply 
equality of social or economic status. 
Keywords: Kafa'ah, Equivalence, Marriage, Quran, Islamic Family Law, Maqāṣid al-Syarī‘ah. 
 
Abstrak Konsep kafa'ah atau kesepadanan dalam perkawinan merupakan salah satu prinsip 
fundamental dalam hukum keluarga Islam yang bertujuan menjaga keharmonisan dan 
keseimbangan sosial. Al-Qur'an tidak menyebut istilah kafa'ah secara eksplisit, namun prinsip 
kesepadanan ditekankan melalui QS. an-Nūr: 26, QS. an-Nisā': 25, dan QS. al-Ḥujurāt: 13, yang 
menegaskan bahwa kesepadanan ideal dalam perkawinan berfokus pada keseimbangan iman, 
moral, dan ketakwaan, bukan status sosial atau ekonomi. Pemahaman kafa'ah dalam konteks 
kontemporer mengalami reinterpretasi, bergeser dari fokus status sosial-struktural menuju 
penekanan pada aspek etis-religius, relevan dalam kerangka maqāṣid al-syarī‘ah untuk 
mewujudkan kemaslahatan dan keadilan. Penelitian ini menggunakan metode tafsir tematik untuk 
menganalisis konsep kafa'ah dalam Al-Qur'an dan implikasinya dalam hukum keluarga Islam 
kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kafa'ah harus dipahami sebagai kesepadanan 
nilai, visi, dan tanggung jawab beragama, bukan sekadar kesetaraan status sosial atau ekonomi. 
Kata kunci: Kafa'ah, Kesepadanan, Perkawinan, Al-Qur'an, Hukum Keluarga Islam, Maqāṣid al-
Syarī‘ah. 
 
 
PENDAHULUAN 

Konsep kafa’ah atau kesepadanan dalam perkawinan merupakan salah satu prinsip 

fundamental dalam hukum keluarga Islam. Secara etimologis, kafa’ah berarti kesetaraan, 

kesamaan, atau keseimbangan antara dua pihak yang akan menikah, baik dalam aspek 

agama, sosial, ekonomi, maupun moral. Dalam kajian hukum Islam, para ulama 



Tafsir Tematik Tentang Kafa’ah (Kesepadanan)  dalam Perkawinan:  
Analisis Hukum Keluarga Perspektif Al-Quran 

 
 

   

1177          JINU - VOLUME 3, NO. 1, Januari 2026  

mendefinisikan kafa’ah sebagai kondisi sepadan antara calon suami dan istri yang 

bertujuan untuk menjaga keharmonisan rumah tangga dan menghindari ketimpangan 

sosial. Prinsip ini menempatkan kesepadanan agama sebagai unsur utama, sedangkan 

aspek keturunan, pendidikan, dan ekonomi bersifat pelengkap guna menunjang 

keseimbangan hubungan suami istri.1 

Al-Qur’an sendiri tidak menyebut istilah kafa’ah secara eksplisit, namun nilai dan 

prinsipnya dapat ditemukan dalam sejumlah ayat yang menegaskan pentingnya 

kesetaraan moral dan spiritual dalam perkawinan. Salah satu ayat utama yang menjadi 

dasar konseptual adalah QS. an-Nūr ayat 26, yang menyatakan bahwa laki-laki yang baik 

diperuntukkan bagi perempuan yang baik, sedangkan laki-laki yang buruk bagi 

perempuan yang buruk. Ayat ini menggambarkan kesepadanan moral (al-kafā’ah al-

khuluqiyyah) sebagai pilar utama keharmonisan rumah tangga, yang mengindikasikan 

bahwa ukuran kesetaraan dalam pandangan Al-Qur’an berlandaskan pada kebajikan, 

bukan status sosial. 

يِّبيِْنَ وَالطَّيِّبوُْنَ لِلطَّيِّبٰ  ا يَقوُْلوُْنَۗ لهَُمْ  الَْخَبيِْثٰتُ لِلْخَبِيْثِيْنَ وَالْخَبيِْثوُْنَ لِلْخَبيِْثٰتِۚ وَالطَّيبِّٰتُ لِلطَّ ءُوْنَ مِمَّ ى൜كَ مُبَرَّ
ۤ
تِۚ اوُلٰ

غْفِرَةٌ وَّ  رِزْقٌ كَرِيْمٌ مَّ ࣖ ۝๩๭  

Artinya: “Perempuan-perempuan yang keji untuk laki-laki yang keji dan laki-laki 
yang keji untuk perempuan-perempuan yang keji (pula), sedangkan perempuan-
perempuan yang baik untuk laki-laki yang baik dan laki-laki yang baik untuk 
perempuan-perempuan yang baik (pula). Mereka (yang baik) itu bersih dari apa 
yang dituduhkan orang. Bagi mereka ampunan dan rezeki yang mulia.” 
Selain itu, QS. an-Nisā’ ayat 25 mempertegas kesetaraan manusia di hadapan Allah 

SWT, dengan memberi legitimasi bagi pernikahan antara hamba sahaya dan orang 

merdeka selama keduanya beriman. 

نْ  ا مَلكََتْ ايَْمَانكُُمْ مِّ ُ اعَْلَمُ  وَمَنْ لَّمْ يَسْتطَِعْ مِنْكُمْ طَوْلاً انَْ يَّنْكِحَ الْمُحْصَنٰتِ الْمُؤْمِنٰتِ فَمِنْ مَّ ّٰဃَفتَيَٰتكُِمُ الْمُؤْمِنٰتِۗ و

نْۢ بَعْضٍۚ فَانْكِحُوْهُنَّ باِِذنِْ اهَْلِ باِِيْ  لاَ مُتَّخِذٰتِ  مَانِكُمْۗ بعَْضُكُمْ مِّ هِنَّ وَاٰتوُْهنَُّ اجُُوْرَهُنَّ باِلْمَعْرُوْفِ مُحْصَنٰتٍ غَيْرَ مُسٰفِحٰتٍ وَّ

الْمُحْصَنٰتِ مِنَ الْعَذاَبِۗ ذٰلِكَ لِمَنْ خَشِيَ الْعَنَتَ مِنْكُمْۗ وَانَْ اخَْدَانٍۚ فاَِذَآ احُْصِنَّ فاَِنْ اتَيَْنَ بِفَاحِشَةٍ فعََليَْهِنَّ نصِْفُ مَا عَلىَ 

حِيْمٌ  ُ غَفوُْرٌ رَّ ّٰဃَ۝ تࣖصَْبرُِوْا خَيْرٌ لَّكُمْۗ و๩๬  

Artinya: “Siapa di antara kamu yang tidak mempunyai biaya untuk menikahi 
perempuan merdeka yang mukmin (boleh menikahi) perempuan mukmin dari para 
hamba sahaya yang kamu miliki. Allah lebih tahu tentang keimananmu. Sebagian 
kamu adalah sebagian dari yang lain (seketurunan dari Adam dan Hawa). Oleh 
karena itu, nikahilah mereka dengan izin keluarga (tuan) mereka dan berilah mereka 
maskawin dengan cara yang pantas, dalam keadaan mereka memelihara kesucian 

 
1  Saiin, A. (2015). Relevansi Kafā’ah Terhadap Keharmonisan Rumah Tangga Perspektif Normatif Dan 

Yuridis. Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 8(1), 63-74. 



Tafsir Tematik Tentang Kafa’ah (Kesepadanan)  dalam Perkawinan:  
Analisis Hukum Keluarga Perspektif Al-Quran 

 

   

1178          JINU - VOLUME 3, NO. 1, Januari 2026  

diri, bukan pezina dan bukan (pula) perempuan yang mengambil laki-laki lain 
sebagai piaraannya. Apabila mereka telah berumah tangga (bersuami), tetapi 
melakukan perbuatan keji (zina), (hukuman) atas mereka adalah setengah dari 
hukuman perempuan-perempuan merdeka (yang tidak bersuami). Hal itu (kebolehan 
menikahi hamba sahaya) berlaku bagi orang-orang yang takut terhadap kesulitan 
(dalam menghindari zina) di antara kamu. Kesabaranmu lebih baik bagi kamu. Allah 
Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.” 
 Hal ini menunjukkan bahwa keimanan menjadi dasar utama penentuan kafa’ah, 

bukan perbedaan status sosial. QS. al-Ḥujurāt ayat 13 juga memberikan landasan teologis 

yang lebih universal bahwa kemuliaan seseorang tidak ditentukan oleh garis keturunan 

atau kedudukan sosial, melainkan oleh ketakwaan. 

لَ لِتعََارَفوُْاۚ انَِّ اَ  ൜قَبَاۤى انُْثٰى وَجَعَلْنٰكُمْ شُعوُْبًا وَّ نْ ذَكَرٍ وَّ َ عَلِيْمٌ  كْرَمَكُمْ عِنْ ايَُّهَا النَّاسُ انَِّا خَلَقْنٰكُمْ مِّ ّٰဃ َِّاتَقْٰىكُمْۗ ان ِ ّٰဃ َد

۝๨๪ خَبيِْرٌ   

Artinya: “Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari seorang 
laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan 
bersuku-suku agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara 
kamu di sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah Maha 
Mengetahui lagi Mahateliti.” 

Dengan demikian, ketiga ayat tersebut secara tematik saling melengkapi dalam 

membangun pemahaman bahwa kesepadanan ideal dalam perkawinan menurut Al-

Qur’an menekankan keseimbangan iman, moral, dan nilai kemanusiaan, bukan hierarki 

sosial. Prinsip ini memperkuat arah hukum keluarga Islam yang berorientasi pada 

kemaslahatan dan keadilan. 

Kajian tafsir tematik terhadap ayat-ayat tersebut menjadi penting untuk menggali nilai-

nilai hukum yang terkandung di dalamnya. Pendekatan tafsīr maudhū‘ī memungkinkan 

peneliti untuk menghimpun dan menganalisis ayat-ayat yang berkaitan dengan satu tema 

secara sistematis guna memperoleh kesimpulan yang komprehensif dan kontekstual. 

Metode tafsir maudhū‘ī berfungsi untuk menyatukan pesan-pesan Al-Qur’an secara 

tematik, sehingga hubungan antar-ayat dapat dipahami secara integral dan tidak terpisah-

pisah.2 Pendekatan ini memungkinkan munculnya pemahaman yang lebih utuh terhadap 

satu isu hukum atau sosial tertentu dalam Al-Qur’an. Dengan pendekatan tersebut, 

makalah ini berupaya menafsirkan konsep kafa’ah berdasarkan Al-Qur’an dengan 

mengkaji tiga ayat utama, QS. an-Nūr: 26, QS. an-Nisā’: 25, dan QS. al-Ḥujurāt: 13, serta 

menelaah implikasinya terhadap hukum keluarga Islam dalam konteks sosial modern. 

 
2 Yamani, M. T. (2015). Memahami Al-Qur’an dengan metode tafsir maudhu’i. J-PAI: Jurnal Pendidikan 

Agama Islam, 1(2). 



Tafsir Tematik Tentang Kafa’ah (Kesepadanan)  dalam Perkawinan:  
Analisis Hukum Keluarga Perspektif Al-Quran 

 
 

   

1179          JINU - VOLUME 3, NO. 1, Januari 2026  

METODE PENELITIAN 

Dalam penulisan ini, penulis menggunakan jenis penelitian kualitatif dimana 

dalam penelitian jenis ini membahas mengenai fenomena-fenomena sosial dari sudut 

pandang partisipan. Penelitian ini juga bersifat penelitian kepustakaan (library research) 

dikarenakan teknik pengumpulan datanya melalui beberapa buku yang diperoleh dari 

perpustakaan setempat dan jurnal-jurnal yang berhubungan dengan penulisan artikel ini.3 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Konsep Kafa’ah dalam Perspektif Fikih 

Konsep kafa’ah atau kesepadanan dalam perkawinan merupakan salah satu 

prinsip mendasar dalam hukum keluarga Islam yang berfungsi menjaga 

keseimbangan dan keharmonisan antara suami dan istri. Secara etimologis, istilah 

kafa’ah (الكفاءة) berasal dari akar kata k-f-’ (أ ف   ,”yang bermakna “sepadan (ك 

“seimbang”, atau “setara”. Dalam bahasa Arab klasik, kata ini digunakan untuk 

menggambarkan dua hal yang memiliki kesamaan kedudukan atau derajat (al-

musāwah fī al-qadr wa al-manzilah). Dalam konteks hukum Islam, kafa’ah diartikan 

sebagai kesepadanan antara calon suami dan istri agar tercipta keserasian sosial, 

moral, dan spiritual yang mendukung terbentuknya keluarga sakinah. 

Ulama fikih mendefinisikan kafa’ah dengan beragam nuansa. Mazhab Hanafiyah 

menekankan kesetaraan yang mencegah timbulnya aib atau kehinaan sosial apabila 

terdapat perbedaan mencolok antara calon pasangan, sedangkan mazhab Syafi’iyah 

memandang kafa’ah sebagai perlindungan terhadap kehormatan perempuan dan 

keluarganya agar tidak direndahkan. Walau berbeda dalam detail, keseluruhan 

pandangan tersebut bermuara pada satu prinsip, yaitu bahwa kesepadanan diperlukan 

demi terciptanya keseimbangan sosial dan moral dalam rumah tangga. 

Dalam perspektif modern, pemahaman tentang kafa’ah mengalami 

perkembangan. Kajian kontemporer menekankan bahwa inti dari kafa’ah adalah 

kesetaraan spiritual dan moral, bukan semata-mata status sosial. Kafa’ah pada 

hakikatnya menegaskan kesepadanan dalam iman dan akhlak sebagai ukuran utama 

keserasian pasangan.4 Dengan demikian, perbedaan ekonomi atau keturunan tidak 

 
3  Suryana, Metodologi Penelitian (Model Praktis Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif), (Bandung: 

Universitas Pendidikan Indonesia, 2010), 18. 
4 Wahab, A. (2024). The Concept of Kafa'ah in Modern Society from Islamic Legal Perspective. Indonesian 

Interdisciplinary Journal of Sharia Economics (IIJSE), 7(2), 3727-3736. 



Tafsir Tematik Tentang Kafa’ah (Kesepadanan)  dalam Perkawinan:  
Analisis Hukum Keluarga Perspektif Al-Quran 

 

   

1180          JINU - VOLUME 3, NO. 1, Januari 2026  

seharusnya menjadi penghalang bagi sebuah pernikahan, selama keduanya memiliki 

kesamaan nilai keagamaan dan tanggung jawab moral. 

Tujuan pensyariatan kafa’ah dalam fikih adalah menjaga kehormatan (ḥifẓ al-‘irḍ) 

serta mencegah ketidakharmonisan dalam hubungan keluarga. Ibn Rushd dalam 

Bidayat al-Mujtahid menjelaskan bahwa kafa’ah merupakan bentuk pengaturan 

syariat untuk menghindari perselisihan dan menjaga martabat kedua belah pihak 

dalam perkawinan. 5  Pandangan ini menunjukkan bahwa tujuan utama kafa’ah 

bukanlah mempertahankan stratifikasi sosial, melainkan mencapai kemaslahatan 

(maṣlaḥah) dan kestabilan rumah tangga. 

Dalam kajian sebuah jurnal juga menegaskan bahwa kafa’ah harus dipahami 

secara kontekstual sesuai dengan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah.6 Artinya, aspek agama 

dan moralitas merupakan faktor penentu utama, sedangkan kriteria sosial hanya 

bersifat pendukung. Prinsip ini sejalan dengan QS. an-Nūr [24]: 26 yang 

menggambarkan bahwa laki-laki dan perempuan yang baik diperuntukkan bagi 

pasangan yang baik pula, serta QS. al-Ḥujurāt [49]: 13 yang menegaskan kemuliaan 

seseorang berdasarkan ketakwaan, bukan kedudukan sosial. 

Dalam konteks hukum keluarga Islam di Indonesia, prinsip kafa’ah juga 

mengalami reinterpretasi. Kompilasi Hukum Islam (KHI) memang tidak menyebut 

istilah kafa’ah secara eksplisit, tetapi substansinya tercermin dalam ketentuan 

mengenai kesetaraan dan kecakapan calon pasangan (Pasal 15 KHI). Kafa’ah di era 

modern hendaknya dipahami sebagai kesepadanan nilai, visi, dan tanggung jawab 

beragama, bukan sekadar kesetaraan status sosial atau ekonomi.7 Dengan demikian, 

pemahaman kafa’ah dalam fikih dan hukum Islam menunjukkan kesinambungan 

nilai antara pemikiran klasik dan modern. Prinsip kesetaraan moral dan spiritual 

sebagaimana diisyaratkan Al-Qur’an menjadi fondasi utama terciptanya rumah 

tangga yang harmonis dan berkeadilan. 

B. Analisis Lafdziyah dan Makna Tematik QS. an-Nūr Ayat 26 

QS. an-Nūr ayat 26 merupakan ayat kunci dalam memahami konsep kesepadanan 

(kafa’ah) dalam Al-Qur’an. Ayat ini berbunyi: 

 
5  Rusyd, I. (2016). Bidayatul Mujtahid Wa Nihayatul Muqtashid: Jilid 2: Referensi Lengkap Fikih 

Perbandingan Madzhab (Vol. 2). Pustaka Al-Kautsar. 
6  Ramelan, R. (2021). Sekufu dalam konteks hukum keluarga modern. Tahkim (Jurnal Peradaban dan 

Hukum Islam), 4(1), 117-136. 
7 Wahab, A. (2024). The Concept of Kafa'ah in Modern Society from Islamic Legal Perspective. Ibid. 



Tafsir Tematik Tentang Kafa’ah (Kesepadanan)  dalam Perkawinan:  
Analisis Hukum Keluarga Perspektif Al-Quran 

 
 

   

1181          JINU - VOLUME 3, NO. 1, Januari 2026  

يِّبيِْنَ وَالطَّيِّبوُْنَ  ا يَقوُْلوُْنَۗ لهَُمْ  الَْخَبيِْثٰتُ لِلْخَبِيْثِيْنَ وَالْخَبيِْثوُْنَ لِلْخَبيِْثٰتِۚ وَالطَّيبِّٰتُ لِلطَّ ءُوْنَ مِمَّ ى൜كَ مُبَرَّ
ۤ
 لِلطَّيِّبٰتِۚ اوُلٰ

رِزْقٌ كَرِيْمٌ  غْفِرَةٌ وَّ ۝๩๭ ࣖمَّ  

Artinya: “Perempuan-perempuan yang keji untuk laki-laki yang keji dan laki-
laki yang keji untuk perempuan-perempuan yang keji (pula), sedangkan 
perempuan-perempuan yang baik untuk laki-laki yang baik dan laki-laki 
yang baik untuk perempuan-perempuan yang baik (pula). Mereka (yang 
baik) itu bersih dari apa yang dituduhkan orang. Bagi mereka ampunan 
dan rezeki yang mulia.” 

Secara lafdziyah, kata al-khabīṡāt ( ُالْخَبيِثاَت) dan aṭ-ṭayyibāt ( ُالطَّيِّبَات) berasal dari 

akar kata yang menggambarkan kualitas moral dan spiritual. Kata khabiṡ (خَبِيث) 

berarti “buruk” atau “tidak baik” baik dari sisi perilaku, ucapan, maupun akidah; 

sedangkan ṭayyib ( ِّطَيب) berarti “baik”, “bersih”, atau “bernilai luhur”. Menurut 

analisis linguistik dalam al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur’ān karya al-Rāghib al-

Aṣfahānī, istilah ṭayyib dalam Al-Qur’an digunakan untuk menggambarkan sesuatu 

yang suci dan bermanfaat, sedangkan khabiṡ untuk hal yang kotor dan merusak.8 

Dari sisi struktur ayat, penggunaan bentuk jamak (al-khabīṡāt, aṭ-ṭayyibāt) 

menunjukkan generalisasi universal, bukan hanya pada satu individu. Al-Qurṭubī 

menjelaskan bahwa bentuk plural tersebut menegaskan hukum moral yang berlaku 

umum, dalam konteks ini, orang-orang saleh seharusnya bersanding dengan orang-

orang saleh pula, sementara orang jahat cenderung berpasangan dengan sesamanya.9 

Menurut Ibn Kathīr, konteks turunnya ayat ini (asbāb al-nuzūl) berkaitan dengan 

peristiwa ḥadīṡ al-ifk, fitnah terhadap Aisyah r.a. yang dituduh berbuat zina.10 Ayat 

ini turun untuk membebaskan beliau dari tuduhan itu dan menegaskan prinsip bahwa 

orang baik tidak akan dipasangkan dengan orang buruk. Ibn Kathīr menafsirkan 

bahwa makna aṭ-ṭayyibāt tidak hanya mencakup perempuan yang baik secara moral, 

tetapi juga secara aqidah dan perilaku, sehingga menunjukkan kesepadanan iman dan 

akhlak sebagai dasar pernikahan yang diridlai Allah. 

Pandangan ini sejalan dengan Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar, yang 

menafsirkan QS. an-Nūr ayat 26 sebagai pernyataan moral bahwa pasangan hidup 

merupakan cerminan dari kualitas batin masing-masing individu.11 Menurut Hamka, 

 
8 Al-Ashfahani, A. R., & al-Raghib, H. (2017). Al-Mufradat Fi Gharibil Qur’an. Beirut: Dar al-Ma’rifah. 
9 Al Qurthubi, Syaikh Imam. (2008). Tafsir Al Qurthubi Juz 12. Jakarta: Pustaka Azzam. 
10 Jamarudin, A., Qibtiyah, M., & Hidayat, M. A. M. (2023). KAFA’AH DALAM SURAT AN-NUR: 26 

(TAFSĪR IBN KAṠIR DAN TAFSĪR AL-MIṢBAḤ). Familia: Jurnal Hukum Keluarga, 4(2), 126-145. 
11 Nursanggita, M. (2024). JODOH DALAM AL-QUR'AN SURAT AN-NUR AYAT 26 (STUDI TAFSIR AL-

ZHAR KARYA BUYA HAMKA) (Doctoral dissertation, IAIN Kediri). 



Tafsir Tematik Tentang Kafa’ah (Kesepadanan)  dalam Perkawinan:  
Analisis Hukum Keluarga Perspektif Al-Quran 

 

   

1182          JINU - VOLUME 3, NO. 1, Januari 2026  

keserasian antara yang ṭayyib dan yang ṭayyib bukanlah bentuk takdir sosial, 

melainkan buah dari keseimbangan iman dan akhlak. Ia menegaskan bahwa orang 

saleh akan tertarik kepada yang saleh karena kesucian jiwa menimbulkan keselarasan 

hati, sedangkan yang keji cenderung berkumpul dengan sesamanya. Dengan 

demikian, dari segi lafziyah dan tematik, QS. an-Nūr ayat 26 menegaskan bahwa 

kafa’ah dalam pandangan Al-Qur’an berakar pada kesepadanan moral dan spiritual, 

bukan kesamaan kedudukan sosial. Prinsip kesucian dan keserasian nilai inilah yang 

menjadi fondasi rumah tangga Qur’ani, sebagaimana firman Allah yang 

menunjukkan bahwa “yang baik untuk yang baik, dan yang buruk untuk yang buruk. 

C. Ayat Pendukung dan Penguatan Prinsip Kafa’ah 

Selain QS. an-Nūr ayat 26, prinsip kesepadanan (kafa’ah) dalam perkawinan juga 

didukung oleh dua ayat lain yang menegaskan kesetaraan moral dan spiritual manusia, 

yaitu QS. an-Nisā’ [4]: 25 dan QS. al-Ḥujurāt [49]: 13. Kedua ayat ini, jika dibaca 

secara tematik, memperluas makna kafa’ah dari sekadar hubungan individual 

menjadi prinsip universal yang mengatur kesetaraan sosial dan kemuliaan 

berdasarkan takwa. 

1. QS. an-Nisā’ Ayat 25 

نْ  ا مَلكََتْ ايَْمَانكُُمْ مِّ ُ اعَْلَمُ  وَمَنْ لَّمْ يَسْتطَِعْ مِنْكُمْ طَوْلاً انَْ يَّنْكِحَ الْمُحْصَنٰتِ الْمُؤْمِنٰتِ فَمِنْ مَّ ّٰဃَفتَيَٰتكُِمُ الْمُؤْمِنٰتِۗ و

نْۢ بَعْضٍۚ فَانْكِحُوْهُنَّ باِِذْنِ اهَْلِهِنَّ وَاٰتوُْهنَُّ اجُُوْرَهنَُّ باِلْمَعْرُوْفِ  لاَ مُتَّخِذٰتِ  باِِيْمَانِكُمْۗ بَعْضُكُمْ مِّ مُحْصَنٰتٍ غَيْرَ مُسٰفِحٰتٍ وَّ

انَْ اتَيَْنَ بِفَاحِشَةٍ فعََليَْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنٰتِ مِنَ الْعَذاَبِۗ ذٰلِكَ لِمَنْ خَشِيَ الْعَنَتَ مِنْكُمْۗ وَ اخَْدَانٍۚ فاَِذآَ احُْصِنَّ فاَِنْ 

حِيْمٌ  ُ غَفوُْرٌ رَّ ّٰဃَ۝ تࣖصَْبرُِوْا خَيْرٌ لَّكُمْۗ و๩๬  

Artinya: “Siapa di antara kamu yang tidak mempunyai biaya untuk menikahi 
perempuan merdeka yang mukmin (boleh menikahi) perempuan mukmin dari 
para hamba sahaya yang kamu miliki. Allah lebih tahu tentang keimananmu. 
Sebagian kamu adalah sebagian dari yang lain (seketurunan dari Adam dan 
Hawa). Oleh karena itu, nikahilah mereka dengan izin keluarga (tuan) 
mereka dan berilah mereka maskawin dengan cara yang pantas, dalam 
keadaan mereka memelihara kesucian diri, bukan pezina dan bukan (pula) 
perempuan yang mengambil laki-laki lain sebagai piaraannya. Apabila 
mereka telah berumah tangga (bersuami), tetapi melakukan perbuatan keji 
(zina), (hukuman) atas mereka adalah setengah dari hukuman perempuan-
perempuan merdeka (yang tidak bersuami). Hal itu (kebolehan menikahi 
hamba sahaya) berlaku bagi orang-orang yang takut terhadap kesulitan 
(dalam menghindari zina) di antara kamu. Kesabaranmu lebih baik bagi 
kamu. Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.” 

Ayat ini menegaskan bahwa kemuliaan dalam pernikahan tidak diukur dari status 

sosial seperti merdeka atau hamba sahaya, tetapi dari iman dan ketakwaan. Frasa 



Tafsir Tematik Tentang Kafa’ah (Kesepadanan)  dalam Perkawinan:  
Analisis Hukum Keluarga Perspektif Al-Quran 

 
 

   

1183          JINU - VOLUME 3, NO. 1, Januari 2026  

ba‘ḍukum min ba‘ḍ (“sebagian kamu adalah dari sebagian yang lain”) mengandung 

pesan egalitarian, bahwa seluruh manusia memiliki nilai kemanusiaan yang sama di 

hadapan Allah. Menurut al-Qurṭubī, ayat ini merupakan bentuk rukhṣah (keringanan 

syariat) sekaligus penegasan bahwa kriteria utama dalam pernikahan adalah 

kesamaan iman, bukan derajat sosial.12 Ia menyatakan, “Kemuliaan seorang mukmin 

tidak gugur karena statusnya, selama ia berpegang pada keimanan dan akhlak yang 

lurus.” Lebih lanjut, Ibn Kathīr juga menafsirkan ayat ini sebagai penegasan atas asas 

kesetaraan iman.13 Ia menulis bahwa Allah tidak menjadikan perbedaan status sosial 

sebagai penghalang pernikahan, selama pasangan tersebut sama-sama beriman. 

Pernikahan yang demikian tetap sah dan mulia di sisi Allah.  

Pandangan ini selaras dengan interpretasi Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar. 

Hamka menegaskan bahwa ayat ini menolak sistem kasta dan diskriminasi sosial 

yang sering melekat pada tradisi pernikahan. Menurutnya, Islam menilai manusia 

berdasarkan nilai iman dan amal, bukan keturunan atau harta. Pernikahan yang 

dibangun atas dasar takwa itulah yang akan melahirkan keluarga yang ṭayyibah.14 

Dengan demikian, QS. an-Nisā’ [4]: 25 memperkuat konsep kafa’ah sebagai 

kesepadanan iman dan akhlak, bukan kesetaraan sosial atau ekonomi. 

2. QS. al-Ḥujurāt Ayat 13 

لَ لِتعََارَفوُْاۚ انَِّ اَ  ൜قَبَاۤى انُْثٰى وَجَعَلْنٰكُمْ شُعوُْبًا وَّ نْ ذَكَرٍ وَّ َ ايَُّهَا النَّاسُ انَِّا خَلَقْنٰكُمْ مِّ ّٰဃ َِّاتَقْٰىكُمْۗ ان ِ ّٰဃ َعَلِيْمٌ  كْرَمَكُمْ عِنْد 

۝๨๪ خَبيِْرٌ   

Artinya: “Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari 
seorang laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu 
berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal. 
Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah adalah orang 
yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi 
Mahateliti.” 

Ayat ini menegaskan prinsip kesetaraan universal yang menjadi landasan etis bagi 

konsep kafa’ah dalam Islam. Kesetaraan manusia tidak terletak pada asal-usul atau 

suku, melainkan pada tingkat ketakwaan. Menurut Ibn Kathīr, ayat ini menolak 

segala bentuk keangkuhan sosial dan rasial. 15  Ia menjelaskan bahwa Allah 

menghapus keutamaan berdasarkan garis keturunan dan menggantinya dengan 

 
12 Al-Qurthubi, S. I. (2009). Tafsir al-qurthubi (Jilid 12). Bandung: Pustaka Azzam.  
13 Katsir, I. (2000). Tafsir Ibn Kathir. Riyadh: Darussalam. 
14 Hamka, P, D. (2003). Tafsir Al-Azhar juz 5. Singapore: Pustaka Nasional PTE LTD. 
15Katsir, I. (2000). Ibid. 



Tafsir Tematik Tentang Kafa’ah (Kesepadanan)  dalam Perkawinan:  
Analisis Hukum Keluarga Perspektif Al-Quran 

 

   

1184          JINU - VOLUME 3, NO. 1, Januari 2026  

keutamaan berdasarkan takwa. Ini berarti, dalam konteks pernikahan, perbedaan etnis, 

bahasa, atau status sosial tidak dapat dijadikan alasan untuk menolak pasangan yang 

beriman dan berakhlak. Sementara, Buya Hamka menafsirkan ayat ini dengan 

menekankan nilai sosialnya. Dalam Tafsir al-Azhar, Hamka menulis bahwa tujuan 

penciptaan berbagai bangsa dan suku adalah untuk ta‘āruf, saling mengenal, bekerja 

sama, dan saling melengkapi, bukan untuk membeda-bedakan.16 Pernikahan lintas 

suku atau strata sosial, selama dilandasi ketakwaan, justru mencerminkan semangat 

ayat ini. Ia menegaskan, “Takwa menjadi ukuran kemuliaan, bukan garis keturunan.” 

Dengan demikian, QS. al-Ḥujurāt [49]: 13 memberikan dasar normatif bahwa kafa’ah 

bukan hanya persoalan individual, tetapi bagian dari tatanan sosial yang adil dan 

inklusif. Islam menolak eksklusivitas sosial dalam pernikahan dan menegaskan 

bahwa yang mulia hanyalah mereka yang paling bertakwa. 

QS. an-Nisā’: 25 dan QS. al-Ḥujurāt: 13 sama-sama memperkuat prinsip kafa’ah 

sebagai kesepadanan spiritual dan moral. Keduanya menunjukkan bahwa ukuran 

kesetaraan dalam pernikahan menurut Al-Qur’an adalah iman, akhlak, dan 

ketakwaan, bukan status sosial, ekonomi, atau etnis. Dengan begitu, ketiga ayat, QS. 

an-Nūr: 26, QS. an-Nisā’: 25, dan QS. al-Ḥujurāt: 13, membentuk satu kesatuan 

tematik yang menegaskan nilai universal kesetaraan manusia dalam hubungan 

pernikahan. 

D. Relevansi Prinsip Kafa’ah dalam Konteks Hukum Keluarga Islam 

Kontemporer 

Prinsip kafa’ah sebagaimana tergambar dalam Al-Qur’an (khususnya QS. an-

Nūr:26) memiliki relevansi praktis yang nyata dalam ranah hukum keluarga 

kontemporer, terutama ketika pemaknaan klasik yang berfokus pada status sosial 

perlu diseimbangkan dengan kewajiban moral-spiritual pasangan. Kajian 

kontemporer menunjukkan kecenderungan reinterpretasi kafa’ah menuju penekanan 

pada kesepadanan nilai (iman dan akhlak) ketimbang sekadar kesetaraan status atau 

harta. 17  Dalam kerangka maqāṣid al-syarī‘ah, prinsip ini berfungsi sebagai alat 

hermeneutik untuk menilai hukum keluarga secara tujuan-berorientasi (purpose-

driven). Pendekatan maqāṣid menuntut agar norma syariat dimaknai sedemikian rupa 

 
16 Hamka. (2003). Tafsir Al-Azhar juz 26. Singapore: Pustaka Nasional PTE LTD 
17 Wahab, A. (2024). Ibid. 



Tafsir Tematik Tentang Kafa’ah (Kesepadanan)  dalam Perkawinan:  
Analisis Hukum Keluarga Perspektif Al-Quran 

 
 

   

1185          JINU - VOLUME 3, NO. 1, Januari 2026  

sehingga menghasilkan kemaslahatan, keadilan substantif, dan perlindungan 

martabat manusia, kondisi yang selaras dengan pemaknaan kafa’ah sebagai 

kesepadanan moral dan tanggung jawab.18 Pemikiran sistemik tentang maqāṣid oleh 

para ahli kontemporer menyediakan landasan metodologis untuk merekonstruksi 

kafa’ah agar relevan secara normatif dalam masyarakat modern. 

Konteks nasional (Indonesia) memperlihatkan bahwa walaupun nomenklatur 

kafa’ah tidak disebut eksplisit dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI), nilai-nilai yang 

mirip (kesiapan lahir-batin, kesetaraan tanggung jawab, dan perlindungan martabat) 

tercermin dalam ketentuan-ketentuan KHI dan praktik peradilan agama. Studi-studi 

lokal dan skripsi menyimpulkan bahwa praktik kafa’ah di masyarakat Indonesia 

cenderung mengalami dua hal: (1) aplikasi tradisional yang menekankan nasab/status; 

dan (2) gerakan reinterpretasi yang menegaskan unsur iman dan akhlak sebagai 

kriteria utama. Ini menunjukkan adanya evolusi pemaknaan dari dimensi sosial-

struktural menuju etis-religius dalam konteks hukum keluarga nasional.19 

Penelitian empiris dan kajian pustaka di lingkungan akademik Indonesia 

memperkuat klaim reaktualisasi ini. Beberapa artikel dan jurnal yang melakukan 

kajian terhadap konsep kafa’ah menyoroti kebutuhan rekonstruksi konsep agar tidak 

menjadi penghalang sosial.20 ketika norma lokal memblokir pernikahan yang sejalan 

secara moral tetapi berbeda status. Kajian-kajian semacam ini merekomendasikan 

agar hakim, ulama, dan pembuat kebijakan mempertimbangkan faktor-faktor 

maqāṣid ketika menilai keberatan kafa’ah dalam kasus nyata. Implikasi praktis dari 

reinterpretasi tersebut antara lain: (1) pengurangan penggunaan kafa’ah sebagai 

alasan penolakan pernikahan hanya berdasar perbedaan status ekonomi/nasab; (2) 

peningkatan penekanan pada asesmen spiritual dan kesiapan moral pasangan oleh 

wali atau institusi; dan (3) dorongan bagi kebijakan hukum keluarga yang lebih 

responsif terhadap pluralitas sosial (mis. pernikahan lintas kelas, saw-to-rise 

situations). Penelitian lapangan dan kajian literatur di Indonesia merekomendasikan 

 
18  Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: a systems approach. International 

Institute of Islamic Thought (IIIT). 
19  RAMADHAN, R. S. (2022). KONSEP KAFA’AH DALAM KOMPILASI HUKUM ISLAM DAN URGENSINYA 

TERHADAP RUMAH TANGGA SAKINAH (Doctoral dissertation, UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM 
RIAU). 

20  Mazaya, A., Laeliyah, R. D., & Hami, W. (2024). Kafaah Dalam Pernikahan Untuk Membentuk 
Keharmonisan Rumah Tangga. Al-Usroh: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 2(01), 9-17. 



Tafsir Tematik Tentang Kafa’ah (Kesepadanan)  dalam Perkawinan:  
Analisis Hukum Keluarga Perspektif Al-Quran 

 

   

1186          JINU - VOLUME 3, NO. 1, Januari 2026  

kebijakan interpretatif yang menjadikan kafa’ah instrumen kemaslahatan, bukan alat 

pembatasan sosial.21 

Secara normatif, integrasi antara tafsir tematik Al-Qur’an (yang menekankan 

kesepadanan iman/akhlak) dan pemikiran maqāṣid menghasilkan posisi hukum 

keluarga yang lebih adil dan kontekstual. Dengan kata lain, kafa’ah yang 

direkonstruksi berpotensi meningkatkan ketahanan keluarga dengan menempatkan 

nilai-nilai etika dan religius di pusat penilaian, sekaligus meminimalkan praktik 

diskriminatif yang berkedok tradisi. Rujukan-rujukan penelitian kontemporer 

menunjukkan bahwa langkah ini bukan sekadar wacana teoritis, melainkan sudah 

menjadi proposisi yang diusulkan berbagai studi di Indonesia.22 

 

KESIMPULAN 

1. Konsep Kafa’ah dalam Fikih: Secara etimologis, kafa’ah berarti kesetaraan atau 

keseimbangan. Dalam perspektif fikih klasik, ulama mendefinisikan kafa’ah sebagai 

kesepadanan antara calon suami dan istri. Meskipun tujuannya sama, yakni menjaga 

keharmonisan dan keseimbangan sosial, terdapat perbedaan nuansa; Mazhab 

Hanafiyah menekankannya untuk mencegah aib sosial, sedangkan Mazhab Syafi’iyah 

memandangnya sebagai perlindungan kehormatan perempuan. Tujuan pensyariatan 

kafa’ah dalam fikih adalah untuk menjaga kehormatan (ḥifẓ al-‘irḍ) dan mencapai 

kemaslahatan (maṣlaḥah) rumah tangga. 

2. Prinsip Kafa’ah dalam Al-Qur’an: Al-Qur’an tidak menyebut istilah kafa’ah secara 

eksplisit, namun prinsip kesepadanan ditekankan melalui tiga ayat utama. 

a. QS. an-Nūr ayat 26 menjadi dasar konseptual yang menegaskan bahwa "yang 

baik" (aṭ-ṭayyibāt) diperuntukkan bagi "yang baik" (aṭ-ṭayyibīn), dan "yang keji" 

(al-khabīṡāt) untuk "yang keji" (al-khabīṡīn). Ayat ini menekankan kesepadanan 

moral (al-kafā’ah al-khuluqiyyah), iman, dan akhlak sebagai pilar utama. 

b. QS. an-Nisā’ ayat 25 mempertegas bahwa keimanan adalah dasar utama kafa’ah, 

bukan status sosial. Ayat ini memberi legitimasi pernikahan dengan hamba 

sahaya yang beriman , dengan frasa ba‘ḍukum min ba‘ḍ (sebagian kamu adalah 

dari sebagian yang lain) yang menunjukkan kesetaraan nilai kemanusiaan. 

 
21 Hasan, A. (2020). Konsep Kafa’ah Dalam Perkawinan Dan Urgensinya Dalam Membina Rumah Tangga 

Menurut Fikih Mazhab. Jurnal Mediasas: Media Ilmu Syari'ah dan Ahwal Al-Syakhsiyyah, 3(1), 1-20. 
22 Karimullah, S. S. (2022). Pembaharuan Konsep Kafa’ah Dalam Perkawinan. Jurnal Keislaman. 



Tafsir Tematik Tentang Kafa’ah (Kesepadanan)  dalam Perkawinan:  
Analisis Hukum Keluarga Perspektif Al-Quran 

 
 

   

1187          JINU - VOLUME 3, NO. 1, Januari 2026  

c. QS. al-Ḥujurāt ayat 13 memberikan landasan teologis universal bahwa kemuliaan 

manusia di sisi Allah ditentukan oleh ketakwaan (atqā) , bukan garis keturunan 

atau kedudukan sosial. 

d. Secara tematik, ketiga ayat ini menegaskan bahwa kafa’ah ideal menurut Al-

Qur’an berfokus pada keseimbangan iman, moral, dan ketakwaan. 

Implikasi Kontemporer: Pemahaman kafa’ah dalam konteks kontemporer mengalami 

reinterpretasi dan evolusi pemaknaan, bergeser dari fokus status sosial-struktural 

menuju penekanan pada aspek etis-religius. Prinsip ini relevan dalam kerangka 

maqāṣid al-syarī‘ah untuk mewujudkan kemaslahatan dan keadilan. Di Indonesia, 

meski Kompilasi Hukum Islam (KHI) tidak menyebut kafa’ah secara eksplisit , 

substansinya tercermin dalam ketentuan kesiapan pasangan. Reinterpretasi ini 

berimplikasi pada pengurangan penolakan pernikahan berbasis status sosial dan 

mendorong penekanan yang lebih besar pada kesiapan moral serta spiritual pasangan. 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Ashfahani, A. R., & al-Raghib, H. (2017). Al-Mufradat fi Gharibil Quran Jilid 1. 
Beirut: Dar al-Ma’rifah. 

Al-Qurthubi, S. I. (2008). Tafsir al-Qurthubi Jilid 12. Bandung: Pustaka Azzam. 
Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: a systems approach. 

London: The International Institute of Islamic Thought. 
Hamka, P, D. (2003). Tafsir Al-Azhar juz 26. Singapura: Pustaka Nasioanl PTE LTD. 
Hamka, P, D. (2003). Tafsir Al-Azhar juz 5. Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD. 
Hasan, A. (2020). Konsep Kafa’ah Dalam Perkawinan Dan Urgensinya Dalam Membina 

Rumah Tangga Menurut Fikih Mazhab. Jurnal Mediasas: Media Ilmu Syari'ah 
dan Ahwal Al-Syakhsiyyah, 3(1), 1-20. 

Ibn Kathīr, I. (2000). Tafsir Ibn Kathīr. Riyadh: Darussalam. 
Jamarudin, A., Qibtiyah, M., & Hidayat, M. A. M. (2023). KAFA’AH DALAM SURAT 

AN-NUR: 26 (TAFSĪR IBN KAṠIR DAN TAFSĪR AL-MIṢBAḤ). Familia: 
Jurnal Hukum Keluarga, 4(2), 126-145. 

Karimullah, S. S. (2022). Pembaharuan Konsep Kafa’ah Dalam Perkawinan. Jurnal 
Keislaman. Retrieved from https://doi.org/10.54298/jk.v5i1.3404 

Mazaya, A., Laeliyah, R. D., & Hami, W. (2024). Kafaah Dalam Pernikahan Untuk 
Membentuk Keharmonisan Rumah Tangga. Al-Usroh: Jurnal Hukum Keluarga 
Islam, 2(01), 9-17. 

Nursanggita, M. (2024). JODOH DALAM AL-QUR'AN SURAT AN-NUR AYAT 26 
(STUDI TAFSIR AL-ZHAR KARYA BUYA HAMKA). (Doctoral dissertation, IAIN 
Kediri). 

RAMADHAN, R. S. (2022). KONSEP KAFA’AH DALAM KOMPILASI HUKUM ISLAM 
DAN URGENSINYA TERHADAP RUMAH TANGGA SAKINAH. (Doctoral 
dissertation, UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM 
RIAU). 



Tafsir Tematik Tentang Kafa’ah (Kesepadanan)  dalam Perkawinan:  
Analisis Hukum Keluarga Perspektif Al-Quran 

 

   

1188          JINU - VOLUME 3, NO. 1, Januari 2026  

Ramelan, R. (2021). Sekufu dalam konteks hukum keluarga modern. Tahkim (Jurnal 
Peradaban dan Hukum Islam), 4(1), 117-136. 

Rusyd, I. (2016). Bidayatul Mujtahid Wa Nihayatul Muqtashid : Jilid 2. Jakarta Timur: 
Pustaka Al-Kautsar. 

Saiin, A. (2015). Relevansi Kafā’ah Terhadap Keharmonisan Rumah Tangga Perspektif 
Normatif Dan Yuridis. Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 8(1), 63-74. 
Retrieved from https://doi.org/10.14421/ahwal.2015.08105 

Wahab, A. (2024). The Concept of Kafa'ah in Modern Society from Islamic Legal 
Perspective. Indonesian Interdisciplinary Journal of Sharia Economics (IIJSE), 
7(2), 3727-3736. 

Yamani, M. T. (2015). Memahami Al-Qur’an dengan metode tafsir maudhu’i. J-PAI: 
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2). 

 

 


