KAMPUS AKADEMIK PUBLISING
Jurnal Ilmiah Nusantara ( JINU)
Vol.3, No.2 Maret 2026

‘ "‘mEss e-ISSN: 3047-7603, p-ISSN :3047-9673, Hal 270-281
# DOI : https://doi.org/10.61722/jinu.v3i2.8589

KON SEP MAHAR (SIDAQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN
ISLAM: ANALISIS FIKIH TERHADAP KETENTUAN DAN
AKIBAT HUKUMNYA

Isman Nuddin Ritonga
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
Muhammad Amar Adly
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
Alamat: J1. William Iskandar Ps. V, Medan Estate, Kec. Percut Sei Tuan, Kabupaten Deli

Serdang, Sumatera Utara 20371
Email: isman0221253027 @uinsu.ac.id ' , amaradly73@yahoo.com?®

Abstract. Mahr (sidaq) is an essential element in Islamic marriage law and constitutes a
mandatory obligation for the prospective husband. Beyond its symbolic function, mahr carries
significant legal implications concerning the rights and obligations of spouses. This article aims
to analyze the concept of mahr from a contemporary figh perspective by examining its normative
foundations, legal requirements, and juridical consequences within Islamic marriage. This study
employs a library research method with a normative-juridical approach, focusing on
contemporary Islamic legal scholarship published within the last five years. The findings reveal
that mahr is an exclusive right of the wife that must be fulfilled by the husband, regardless of
whether it is explicitly stated in the marriage contract. Furthermore, mahr has ongoing legal
consequences, particularly in cases of divorce, annulment, and the protection of women's rights.
Therefore, a comprehensive figh-based understanding of mahr is crucial for ensuring substantive
Justice in modern Islamic marriage law.

Keywords: Mahr, Sidaq, Islamic Marriage Law, Contemporary Figh, Legal Consequences

Abstrak. Mahar (siddg) merupakan salah satu unsur esensial dalam hukum perkawinan Islam
yang memiliki kedudukan hukum wajib bagi calon suami. Keberadaan mahar tidak hanya
berfungsi sebagai simbol kesungguhan dalam akad nikah, tetapi juga mengandung implikasi
yuridis yang signifikan terhadap hak dan kewajiban suami istri. Artikel ini bertujuan untuk
menganalisis konsep mahar dalam perspektif fikih kontemporer, dengan menelaah dasar normatif,
ketentuan pemberian, serta akibat hukum yang timbul dari pelaksanaannya dalam perkawinan
Islam. Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research) dengan
pendekatan yuridis-normatif, dengan menitikberatkan pada sumber-sumber fikih dan kajian
hukum Islam kontemporer yang diterbitkan dalam lima tahun terakhir. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa mahar merupakan hak eksklusif istri yang wajib dipenuhi oleh suami, baik
disebutkan secara eksplisit dalam akad nikah maupun tidak. Selain itu, mahar memiliki akibat
hukum yang berkelanjutan, terutama dalam konteks perceraian, pembatalan perkawinan, dan
perlindungan hak perempuan. Oleh karena itu, pemahaman fikih yang komprehensif terhadap
konsep mahar menjadi penting dalam mewujudkan keadilan substantif dalam hukum perkawinan
Islam modern.

Kata kunci: Mahar, Sidag, Perkawinan Islam, Fikih Kontemporer, Akibat Hukum.

LATAR BELAKANG
Perkawinan dalam Islam merupakan institusi hukum dan sosial yang memiliki kedudukan
sangat fundamental dalam pembentukan tatanan masyarakat. la tidak hanya dipahami sebagai

Naskah Masuk: 12 Desember 2025; Revisi: 20 Januari 2026; Diterima: 21 Februari 2026; ; Terbit: 21
Maret 2026.



KONSEP MAHAR (SIDAQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA

ikatan lahiriah antara laki-laki dan perempuan, tetapi juga sebagai akad yang melahirkan
konsekuensi hukum berupa hak dan kewajiban timbal balik yang diatur secara normatif dalam
syariat Islam. Dalam kerangka tersebut, hukum perkawinan Islam dirancang untuk menjamin
terciptanya keadilan, kemaslahatan, dan perlindungan terhadap pihak-pihak yang terlibat,
khususnya perempuan sebagai pihak yang secara historis rentan mengalami ketimpangan relasi
kuasa (Suma, 2021).

Salah satu instrumen hukum yang secara eksplisit dirancang untuk melindungi hak
perempuan dalam perkawinan Islam adalah mahar (sidaq). Mahar ditempatkan sebagai kewajiban
hukum yang harus dipenuhi oleh calon suami kepada calon istri sebagai konsekuensi langsung
dari akad nikah. Keberadaan mahar bukan sekadar pelengkap administratif, melainkan memiliki
makna filosofis dan yuridis yang mendalam, yakni sebagai simbol kesungguhan, tanggung jawab,
serta pengakuan terhadap kemandirian ekonomi perempuan dalam ikatan perkawinan (Manan,
2024). Oleh karena itu, mahar menempati posisi strategis dalam hukum keluarga Islam dan tidak
dapat dilepaskan dari prinsip keadilan gender yang menjadi tujuan syariat (maqasid al-shari‘ah).

Namun demikian, dalam praktik sosial masyarakat Muslim kontemporer, konsep mahar
sering kali mengalami distorsi pemaknaan. Fenomena yang berkembang menunjukkan adanya
kecenderungan reduksi mahar menjadi sekadar simbol budaya atau formalitas akad, tanpa
pemahaman yang memadai terhadap akibat hukumnya. Dalam banyak kasus, mahar hanya
dipersepsikan sebagai “syarat sah nikah” tanpa disertai kesadaran bahwa mahar merupakan hak
penuh istri yang memiliki implikasi hukum berkelanjutan, termasuk dalam hal pengelolaan harta,
perceraian, dan penyelesaian sengketa perkawinan (Kharlie, 2022).

Selain itu, fenomena lain yang mengemuka adalah praktik penetapan mahar yang tidak
proporsional. Di satu sisi, terdapat kecenderungan penetapan mahar yang sangat tinggi dan
memberatkan calon suami, sehingga justru menghambat terjadinya perkawinan dan bertentangan
dengan prinsip kemudahan (taysir) dalam Islam. D1 sisi lain, tidak sedikit pula praktik perkawinan
yang menetapkan mahar dalam jumlah minimal tanpa kejelasan penyerahan, bahkan diabaikan
sama sekali setelah akad nikah berlangsung. Kondisi ini menunjukkan lemahnya pemahaman
fikih masyarakat terhadap kedudukan mahar sebagai kewajiban hukum yang mengikat (Yunus,
2022).

Fenomena pengabaian mahar semakin kompleks ketika dikaitkan dengan realitas
perceraian. Dalam banyak perkara perceraian di pengadilan agama, mahar kerap menjadi objek
sengketa, baik terkait belum dilunasinya mahar, pengembalian mahar, maupun penentuan mahar
mitsl akibat tidak disebutkannya mahar dalam akad nikah. Hal ini menunjukkan bahwa persoalan
mabhar tidak berhenti pada saat akad nikah, tetapi memiliki implikasi hukum jangka panjang yang
berdampak langsung pada perlindungan hak ekonomi perempuan pasca perceraian (Mulia, 2023).

Di tengah dinamika tersebut, kajian fikih klasik sebenarnya telah memberikan kerangka
normatif yang cukup komprehensif mengenai mahar, baik dari aspek definisi, dasar hukum,
ketentuan pelaksanaan, maupun akibat hukumnya. Akan tetapi, perubahan sosial, perkembangan
hukum nasional, serta meningkatnya kesadaran akan isu keadilan gender menuntut adanya
pendekatan fikih kontemporer yang lebih kontekstual. Pendekatan ini diperlukan untuk
menafsirkan kembali konsep mahar agar tetap relevan dengan kebutuhan masyarakat modern
tanpa mengabaikan prinsip-prinsip dasar syariat Islam (Nurlaelawati, 2024).

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini berupaya menganalisis konsep mahar
(sidag) dalam hukum perkawinan Islam melalui perspektif fikih kontemporer. Fokus kajian
diarahkan pada tiga aspek utama, yaitu: pertama, landasan normatif mahar dalam hukum Islam;

271 JINU-VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026



KONSEP MAHAR (SIDAQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA

kedua, ketentuan mahar menurut fikih dan relevansinya dengan praktik perkawinan modern; dan
ketiga, akibat hukum mahar terhadap hak dan kewajiban suami istri, khususnya dalam konteks
sengketa dan perceraian. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi akademik dalam penguatan hukum perkawinan Islam yang berkeadilan, aplikatif, dan
responsif terhadap realitas sosial.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian hukum Islam yang bersifat normatif (doctrinal
research) dengan pendekatan kepustakaan (library research). Fokus kajian diarahkan pada
penelaahan norma-norma hukum Islam yang mengatur konsep mahar (sidaq) dalam perkawinan,
baik yang bersumber dari teks normatif syariat maupun pemikiran fikih klasik dan kontemporer
(Ali, 2021). Pendekatan yuridis-normatif digunakan untuk memahami hukum perkawinan Islam
sebagai sistem kaidah yang mengatur hak dan kewajiban suami istri, khususnya terkait kewajiban
pemberian mahar dan implikasi yuridisnya. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan
pendekatan konseptual guna menganalisis konstruksi mahar sebagaimana dirumuskan oleh para
fuqaha dan dikembangkan dalam kajian fikih modern (Marzuki, 2021).

Sumber data penelitian terdiri atas bahan hukum primer dan sekunder. Bahan hukum
primer meliputi Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad SAW yang berkaitan langsung dengan
ketentuan mahar, sedangkan bahan hukum sekunder berupa buku hukum keluarga Islam
kontemporer, karya ilmiah pakar fikih modern, serta artikel jurnal ilmiah relevan yang terbit
dalam lima tahun terakhir (Suma, 2021). Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi
dengan teknik penelusuran dan pengklasifikasian literatur berdasarkan tema pembahasan.
Analisis data menggunakan metode deskriptif-analitis dengan pola pikir deduktif, yaitu menarik
kesimpulan dari prinsip-prinsip umum hukum Islam untuk memahami secara spesifik kedudukan
dan akibat hukum mahar dalam praktik perkawinan Islam kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Konsep Mahar (Sidaq) dalam Perspektif Fikih Islam

Dalam fikih munakahat, mahar merupakan kewajiban hukum yang melekat pada akad
nikah atau terjadinya persetubuhan. Literatur fikih klasik menyebut mahar dengan istilah sidag,
yang secara bahasa berasal dari kata sidg (3~<) yang bermakna kejujuran dan kebenaran.
Penamaan ini tidak bersifat simbolik semata, melainkan menunjukkan bahwa pemberian mahar
merupakan bukti kesungguhan dan kerelaan laki-laki dalam mengikatkan diri pada ikatan
perkawinan. Dalam teks fikih yang menjadi rujukan penelitian ini ditegaskan bahwa sidag
dinamakan demikian karena menunjukkan bahwa pemberi benar-benar senang dan rela
melakukan pernikahan, dan pernikahan itu sendiri menjadi sebab munculnya kewajiban mahar.

Secara terminologis, mahar didefinisikan sebagai sesuatu yang menjadi wajib bagi
perempuan dengan sebab akad nikah yang sah atau karena terjadinya persetubuhan. Rumusan ini
sejalan dengan definisi para fuqaha’ lintas mazhab yang menyatakan bahwa mahar adalah
kewajiban finansial yang timbul bukan karena akad mu‘awadah biasa, tetapi karena akad nikah
sebagai akad khusus yang memiliki implikasi hukum tersendiri. Dengan demikian, mahar tidak
dapat diposisikan sebagai hadiah sukarela atau pemberian adat, melainkan sebagai kewajiban
syar‘i yang dapat dituntut secara hukum apabila diabaikan (Qudamah, 2021).

Dalam tradisi fikih Syafi‘iyyah sebagaimana tercermin dalam file rujukan, disebutkan
bahwa penyebutan mahar pada saat akad nikah hukumnya sunnah, sebagai bentuk ittiba‘ kepada

272 JINU-VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026



KONSEP MAHAR (SIDAQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA

praktik Nabi Muhammad SAW yang menyebutkan sidag ketika menikahkan para putri beliau.
Bahkan disebutkan bahwa mahar para putri Nabi tidak melebihi lima puluh dirham, sementara
batas minimal mahar menurut pendapat mazhab ini adalah sepuluh dirham murni. Penyebutan
mahar pada saat akad dipandang penting untuk menghindari sengketa, meskipun tidak termasuk
syarat sah akad nikah.

Teks fikih tersebut juga menegaskan bahwa mahar dapat menjadi wajib bukan hanya
karena akad, tetapi juga karena sebab-sebab tertentu yang muncul setelahnya, khususnya apabila
istri telah memiliki wewenang penuh atas dirinya (tamkin kamil). Hal ini menunjukkan bahwa
kewajiban mahar dalam Islam bersifat dinamis dan tidak semata-mata bergantung pada formalitas
lafaz akad, melainkan pada realitas hubungan hukum antara suami dan istri. Prinsip ini
memperlihatkan fleksibilitas hukum Islam dalam menjaga hak perempuan secara substansial,
bukan sekadar prosedural (Zuhaili, 2011).

Dalam hal bentuknya, fikih menegaskan bahwa segala sesuatu yang sah dijadikan alat tukar
dalam jual beli, maka sah pula dijadikan sebagai mahar, sekalipun nilainya kecil. Hal ini
didasarkan pada kaidah bahwa mahar merupakan pengganti atas kebolehan menikmati manfaat
farji, sehingga syarat utamanya adalah memiliki nilai dan dapat diserahterimakan secara sah.
Namun, apabila mahar yang disebutkan berupa sesuatu yang tidak bernilai harta dan tidak dapat
dijadikan alat tukar, seperti sebutir kerikil atau tangkai buah tanpa nilai, maka penyebutan tersebut
dianggap fasid dan tidak sah sebagai mahar. Dalam kondisi demikian, istri tetap berhak
memperoleh mahar mithl sebagai bentuk perlindungan hukum.

Aspek penting lain dalam konsep mahar menurut fikih adalah hak istri untuk menahan
dirinya (habs al-nafs) dari penyerahan kepada suami apabila mahar yang menjadi haknya belum
dibayarkan secara kontan dan mahar tersebut bukan mahar yang ditangguhkan (mu ‘ajjal). Hak
ini menunjukkan bahwa Islam memberikan posisi tawar hukum kepada perempuan dalam
perkawinan. Namun, hak penahanan diri ini gugur apabila telah terjadi persetubuhan secara
sukarela dalam keadaan istri telah balig dan berakal sehat. Adapun bagi istri yang belum sempurna
kecakapannya, hak ini tetap dapat berlaku setelah ia mencapai kecakapan penuh, kecuali apabila
wali menyerahkan dirinya demi kemaslahatan.

Konsep mahar mithl juga mendapatkan perhatian besar dalam teks rujukan. Mahar mithl
diwajibkan apabila mahar yang disebutkan dalam akad rusak, tidak sah, atau terjadi persetubuhan
dalam akad yang fasid atau syubhat. Penentuan mahar mithl dilakukan dengan melihat standar
mahar perempuan-perempuan yang setara dengannya dari garis keluarga terdekat, seperti saudara
perempuan seayah-seibu, seayah, hingga kerabat perempuan lain yang sepadan dalam nasab, usia,
status sosial, dan sifat-sifat yang relevan. Apabila standar tersebut tidak ditemukan, maka diukur
dengan perempuan ajnabiyyah yang sepadan menurut penilaian hakim. Prinsip ini menegaskan
bahwa Islam sangat memperhatikan keadilan substantif dalam penetapan mahar.

Dalam perspektif hukum Islam kontemporer, konsep mahar sebagaimana dirumuskan
dalam fikih klasik tetap relevan dan aplikatif. Mahar bukan hanya simbol religius, tetapi
instrumen perlindungan hak ekonomi perempuan yang dapat ditegakkan melalui mekanisme
hukum. Dengan memahami mahar sebagai kewajiban syar‘i yang memiliki akibat hukum sejak
akad hingga pasca-perceraian, hukum Islam menunjukkan komitmennya terhadap keadilan,
kemaslahatan, dan penghormatan terhadap martabat perempuan dalam institusi perkawinan
(Suma, 2021).

273 JINU-VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026



KONSEP MAHAR (SIDAQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA

B. Dasar Hukum Mahar dalam Al-Qur’an

Al-Qur’an menempatkan mahar sebagai kewajiban syar‘i yang melekat secara langsung
pada akad nikah. Penegasan ini menjadi fondasi normatif bagi seluruh pembahasan fikih
mengenai sidaq sebagaimana dijelaskan dalam literatur klasik yang menjadi rujukan penelitian
ini. Ayat paling fundamental dalam hal ini adalah Surah An-Nisa’ ayat 4, yang secara eksplisit
memerintahkan pemberian mahar kepada perempuan sebagai hak penuh mereka. Ayat ini tidak
hanya menetapkan kewajiban mahar, tetapi juga mereformasi praktik sosial masyarakat Arab pra-
Islam yang merampas hak perempuan atas mahar.
Allah SWT berfirman: (QS. An-Nisa’: 4) )

U Uit 5 58 Uik A (o 00 340 (i ol ° A1 g Ll 1 68T

Terjemahan :
"Berikanlah maskawin (mahar) kepada perempuan (vang kamu nikahi) sebagai pemberian yang
penuh kerelaan. Kemudian, jika mereka menyerahkan kepada kamu sebagian dari (maskawin)
itu dengan senang hati, maka terimalah dan nikmatilah pemberian itu dengan nyaman lagi baik
kesudahannya."

Ayat ini memuat perintah yang jelas melalui lafaz “I$73” (berikanlah), yang menurut
kaidah usul fikih menunjukkan kewajiban. Dalam konteks fikih mahar sebagaimana tercermin
dalam file rujukan, perintah ini dipahami sebagai dalil qath‘T bahwa pemberian sidaq bukanlah
sunnah atau adat, melainkan kewajiban hukum yang dapat dituntut oleh istri. Penggunaan kata
“Z)g-?@:\ié” juga menegaskan bahwa mahar adalah hak milik perempuan secara personal, bukan
milik wali, keluarga, atau pihak lain.

Asbab al-nuzil ayat ini dijelaskan oleh para mufassir klasik seperti al-Wahidi dan al-
Suyiitt. Ayat ini turun untuk menghapus tradisi jahiliah di mana mahar diberikan kepada wali
perempuan atau bahkan dirampas oleh suami setelah akad. Dalam masyarakat Arab pra-Islam,
perempuan tidak memiliki kedaulatan ekonomi dalam perkawinan. Dengan turunnya ayat ini, Al-
Qur’an menegaskan perubahan mendasar: mahar wajib diberikan langsung kepada perempuan
dan tidak boleh diambil kembali kecuali dengan kerelaan penuh dari pihak istri (Wahidi, 2020).
Reformasi normatif ini sejalan dengan penjelasan dalam teks fikih rujukan yang menekankan
bahwa sidaq adalah hak perempuan secara mutlak sejak akad nikah berlangsung.

Makna penting lain dalam ayat ini adalah penggunaan kata “&”, yang oleh sebagian
mufassir ditafsirkan sebagai faridah (kewajiban yang ditetapkan). Ibn Kathir menegaskan bahwa
nihlah bukan berarti hadiah sukarela, melainkan pemberian wajib yang harus disampaikan dengan
kerelaan dan tanpa rekayasa. Pemaknaan ini selaras dengan penjelasan dalam file bahwa mahar
dinamakan sidaq karena menunjukkan kebenaran dan kejujuran kehendak laki-laki dalam
pernikahan, bukan sebagai alat transaksi atau harga perempuan (Kathir, 2022).

Selain Surah An-Nisa’ ayat 4, Al-Qur’an juga mengatur implikasi hukum mahar dalam
kondisi perceraian, khususnya apabila perceraian terjadi sebelum terjadinya hubungan suami istri.
Hal ini ditegaskan dalam Surah Al-Baqarah ayat 237, yang menjadi dasar utama pembahasan
fikih mengenai kewajiban setengah mahar dan konsep pengguguran sebagian hak mahar.

Allah SWT berfirman: ) )

O e oy (o201 iy 3 sy o ) Al W il Aiay G i 85 b a0 I 0 b il 0
S i Loy 201 ) i el ) i 3% 0 3R AT 1 s 15

(OS. Al-Bagarah: 237)

Terjemahan :

274 JINU-VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026



KONSEP MAHAR (SIDAQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA

"Jika kamu menceraikan mereka sebelum kamu menyentuhnya (campur), padahal kamu sudah
menentukan maharnya, maka (bayarlah) seperdua dari apa yang telah kamu tentukan itu, kecuali
Jika mereka (para istri) membebaskannya atau dibebaskan oleh orang yang memegang ikatan
nikah (suami). Pemberian maafmu itu lebih dekat kepada takwa. Janganlah lupa membalas budi
baik di antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha Melihat apa yang kamu kerjakan."

Asbab al-nuzil ayat ini berkaitan dengan peristiwa perceraian yang terjadi setelah akad
nikah namun sebelum terjadinya dukhiil. Pada masa itu, muncul perbedaan pendapat di kalangan
masyarakat mengenai apakah perempuan masih berhak atas mahar. Ayat ini turun untuk
memberikan kepastian hukum bahwa perempuan tetap berhak atas setengah mahar yang telah
ditentukan, kecuali apabila ia dengan sukarela menggugurkannya (Suyuti, 2020). Dalam teks fikih
rujukan, ketentuan ini menjadi dasar pembahasan rinci tentang kondisi-kondisi mahar menjadi
wajib penuh, wajib setengah, atau gugur.

Ayat ini juga mengandung dimensi etis yang kuat melalui anjuran untuk saling memaatkan
dan tidak melupakan keutamaan dalam hubungan suami istri. Namun, anjuran moral tersebut
tidak menghapus ketentuan hukum mengenai hak mahar. Dengan demikian, Al-Qur’an
menempatkan mahar sebagai hak hukum yang jelas, sekaligus membuka ruang etika untuk
penyelesaian yang lebih berkeadilan dan berkeutamaan.

Selain dua ayat utama tersebut, Al-Qur’an juga menegaskan larangan mengambil kembali
mabhar secara zalim sebagaimana terdapat dalam Surah An-Nisa’ ayat 20-21. Ayat ini menguatkan
prinsip bahwa mahar yang telah diberikan menjadi hak penuh istri dan tidak boleh dirampas,
meskipun terjadi konflik rumah tangga atau keinginan untuk mengganti istri.

Allah SWT berfirman:

Ui L) 5 Ui &3 93017 Uit Al 150415 98 1B (133 40815 93 (KA .93 Qi a3 )3
(OS. An-Nisa’: 20-21)
Terjemahan :
(20) "Jika kamu ingin mengganti istrimu dengan istri yang lain, sedang kamu telah memberikan
kepada salah seorang di antara mereka harta yang banyak, maka janganlah kamu mengambil
kembali sedikit pun darinya. Apakah kamu akan mengambilnya kembali dengan jalan tuduhan
yvang dusta dan (dengan menanggung) dosa yang nyata?"
(21) "Bagaimana kamu akan mengambilnya kembali, padahal kamu telah bergaul satu sama lain
(sebagai suami istri) dan mereka (istri-istrimu) telah mengambil perjanjian yang kuat (misaqan
galiza) darimu?"

Ayat ini menjadi penguat prinsip dalam fikih bahwa mahar yang telah diserahkan tidak
boleh diminta kembali tanpa hak, bahkan sekalipun jumlahnya besar. Prinsip ini juga tercermin
dalam file rujukan yang menegaskan bahwa hak perempuan atas mahar bersifat kuat dan tidak
gugur kecuali dengan sebab-sebab yang dibenarkan syariat.

Dengan demikian, Al-Qur’an secara komprehensif mengatur mahar sejak tahap perintah
pemberian, kepemilikan, pengelolaan, hingga implikasinya dalam perceraian. Ketentuan-
ketentuan ini menjadi landasan utama bagi konstruksi fikih mahar sebagaimana dijelaskan dalam
literatur klasik, sekaligus menunjukkan bahwa mahar merupakan instrumen keadilan dan
perlindungan hak perempuan dalam hukum perkawinan Islam.

275  JINU-VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026



KONSEP MAHAR (SIDAQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA

C. Dasar Hukum Mahar dalam Hadis Nabi Muhammad SAW

Hadis Nabi Muhammad SAW memiliki peran sentral dalam menjelaskan dan merinci
ketentuan mahar yang telah ditetapkan secara global dalam Al-Qur’an. Jika Al-Qur’an
menegaskan kewajiban mahar dan hak kepemilikan perempuan atasnya, maka hadis memberikan
penjelasan praktis mengenai bentuk, kadar, waktu penyerahan, serta implikasi hukum mahar
dalam berbagai kondisi perkawinan. Dalam literatur fikih yang menjadi rujukan penelitian ini,
hadis-hadis tentang mahar dijadikan dasar utama dalam merumuskan kaidah-kaidah seperti
kebolehan mahar bernilai kecil, sahnya mahar berupa manfaat, serta kewajiban mahar mithl
apabila mahar tidak ditentukan atau rusak.

Salah satu hadis paling fundamental dalam pembahasan mahar adalah hadis tentang
kesederhanaan mahar yang diriwayatkan dari Sahl bin Sa‘d al-Sa‘idi. Dalam hadis ini, Nabi
Muhammad SAW menikahkan seorang sahabat dengan mahar yang sangat sederhana, bahkan
hampir tidak memiliki nilai materi.

Rasulullah SAW bersabda:
238 ba LA 3l el
“Carilah (sebagai mahar) walaupun hanya cincin dari besi. ”(HR. al-Bukhari dan Muslim).

Asbab al-wuriid hadis ini berkaitan dengan peristiwa ketika seorang sahabat datang kepada
Nabi SAW dan menyatakan keinginannya untuk menikah, namun ia tidak memiliki harta apa pun
untuk dijadikan mahar. Nabi SAW kemudian memerintahkannya untuk mencari sesuatu,
meskipun hanya berupa cincin dari besi. Ketika sahabat tersebut tetap tidak menemukannya, Nabi
SAW akhirnya menjadikan hafalan Al-Qur’an yang dimilikinya sebagai mahar. Hadis ini menjadi
dasar kuat dalam fikih bahwa mahar tidak disyaratkan bernilai besar, selama memiliki nilai
manfaat dan disepakati oleh kedua belah pihak (Bukhari).

Dalam teks fikih rujukan, hadis ini digunakan untuk menegaskan bahwa mahar sah berupa
sesuatu yang sangat sederhana, dan bahkan sah berupa manfaat nonmateri, seperti pengajaran Al-
Qur’an. Prinsip ini menunjukkan bahwa syariat Islam tidak menjadikan mahar sebagai beban
ekonomi yang menghalangi pernikahan, tetapi sebagai simbol tanggung jawab dan kesepakatan
yang adil. Dengan demikian, hadis ini sejalan dengan tujuan syariat untuk memudahkan
pernikahan dan menutup pintu kemudaratan sosial akibat mahalnya mahar.

Hadis lain yang memiliki kedudukan penting dalam pembahasan mahar adalah hadis yang
menegaskan bahwa mahar menjadi wajib secara penuh apabila telah terjadi persetubuhan,
meskipun mahar belum ditentukan secara eksplisit dalam akad nikah. Rasulullah SAW bersabda:

Lgsed (150 g g 038 laa gd G s 15 8150 338 0
“Barang siapa menikahi seorang perempuan tanpa menentukan mahar, lalu ia telah
mencampurinya, maka perempuan itu berhak atas mahar perempuan-perempuan yang sepadan
dengannya.”(HR. al-Daraqutni)

Asbab al-wurtid hadis ini berkaitan dengan kasus-kasus perkawinan di mana mahar tidak
disebutkan dalam akad, baik karena kelalaian maupun karena kesengajaan. Hadis ini kemudian
menjadi dasar utama lahirnya konsep mahar mithl dalam fikih, sebagaimana dijelaskan secara
rinci dalam file rujukan. Mahar mithl diwajibkan sebagai bentuk perlindungan hukum bagi
perempuan agar tidak kehilangan hak ekonominya hanya karena mahar tidak disebutkan secara
formal dalam akad.

276  JINU-VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026



KONSEP MAHAR (SIDAQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA

Selain itu, hadis Nabi SAW juga menjelaskan keterkaitan mahar dengan hak istri untuk
menahan dirinya (habs al-nafs) dari suami sebelum mahar diserahkan. Dalam praktik fikih
Syafi‘iyyah sebagaimana tercermin dalam teks rujukan, hak ini diambil dari pemahaman
komprehensif terhadap hadis-hadis tentang kewajiban menunaikan hak-hak istri. Meskipun tidak
selalu dinyatakan secara eksplisit dalam satu redaksi hadis tertentu, prinsip ini diturunkan dari
kaidah umum bahwa kewajiban finansial yang belum ditunaikan dapat menjadi alasan sah untuk
menunda penyerahan manfaat akad. Prinsip ini menegaskan posisi tawar hukum perempuan
dalam perkawinan Islam.

Hadis-hadis tentang mahar juga menegaskan bahwa mahar merupakan hak perempuan
yang tidak boleh dirampas atau dikurangi secara zalim. Nabi Muhammad SAW bersabda:

A S 135 4da 081 G
“Sesungguhnya sesuatu yang paling berhak kalian ambil upah darinya adalah Kitab Allah.”
(HR. al-Bukhar)

Hadis ini dijadikan dalil oleh para fuqaha’ bahwa pengajaran Al-Qur’an sah dijadikan
mabhar, sekaligus menegaskan bahwa manfaat yang bernilai syar‘i dapat menjadi kompensasi yang
sah dalam akad nikah. Dalam file rujukan, hadis ini digunakan untuk menguatkan pendapat bahwa
mabhar tidak harus berupa harta fisik, selama manfaat tersebut jelas, bermanfaat, dan disepakati
oleh kedua belah pihak.

Dengan demikian, hadis Nabi SAW secara komprehensif menjelaskan dan menguatkan
ketentuan Al-Qur’an tentang mahar. Hadis-hadis tersebut menjadi fondasi utama dalam
perumusan kaidah fikih mengenai kesederhanaan mahar, sahnya mahar berupa manfaat,
kewajiban mahar mithl, serta hak-hak perempuan yang berkaitan dengan mahar. Seluruh
ketentuan ini, sebagaimana tercermin dalam literatur fikih yang menjadi rujukan penelitian,
menunjukkan bahwa hukum Islam menempatkan mahar sebagai instrumen keadilan dan
perlindungan hak perempuan dalam institusi perkawinan.

D. Pandangan Mazhab Fikih tentang Mahar (Analisis Komparatif Berdasarkan Fikih
Klasik)

Para ulama mazhab sepakat bahwa mahar merupakan kewajiban yang dibebankan kepada
suami sebagai konsekuensi hukum dari akad nikah yang sah atau terjadinya hubungan suami istri.
Kesepakatan ini menunjukkan bahwa mahar bukan sekadar tradisi sosial, melainkan institusi
hukum yang memiliki kedudukan tetap dalam sistem hukum Islam. Meskipun demikian, para
ulama berbeda pendapat dalam rincian hukum yang berkaitan dengan mahar, seperti batas
minimalnya, waktu kewajiban pembayarannya, jenis mahar yang sah, serta implikasi hukum
apabila mahar tidak disebutkan atau ternyata tidak sah. Perbedaan ini bersifat ijtihadi dan menjadi
bagian dari kekayaan khazanah fikih Islam dalam merespons realitas sosial yang beragam.

Dalam mazhab Syafi‘iyyah, mahar dipahami sebagai kewajiban yang tidak termasuk rukun
maupun syarat sah akad nikah, namun merupakan konsekuensi hukum yang pasti dari akad
tersebut. Oleh karena itu, akad nikah tetap sah meskipun mahar tidak disebutkan pada saat akad.
Kendati demikian, kewajiban mahar tidak gugur dan tetap harus dipenuhi oleh suami. Apabila
mabhar tidak ditentukan atau ditentukan tetapi tidak sah, maka istri berhak memperoleh mahar
mithl, yaitu mahar yang ditentukan berdasarkan kebiasaan dan standar perempuan yang setara
dengannya dari segi nasab, status sosial, usia, dan lingkungan. Ketentuan ini menunjukkan bahwa
mazhab Syafi‘iyyah lebih menekankan perlindungan hak perempuan secara substantif daripada
formalitas penyebutan mahar dalam akad (Al-Nawawi, 1998).

277  JINU-VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026



KONSEP MAHAR (SIDAQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA

Mazhab Syafi‘iyyah juga menegaskan bahwa mahar tidak memiliki batas maksimal dan
tidak pula ditetapkan batas minimal secara nominal. Selama mahar tersebut memiliki nilai, dapat
dimanfaatkan, dan dibenarkan oleh syariat, maka mahar tersebut dinilai sah. Pandangan ini
didasarkan pada praktik Nabi Muhammad SAW yang membolehkan mahar dengan nilai yang
sangat sederhana, bahkan hanya berupa cincin dari besi atau manfaat berupa pengajaran Al-
Qur’an. Dengan demikian, penetapan mahar dalam perspektif Syafi‘iyyah bertumpu pada prinsip
kemudahan dan penghapusan unsur memberatkan dalam perkawinan (Muslim bin al-Hajjaj).

Berbeda dengan mazhab Syafi‘iyyah, mazhab Hanafiyyah menetapkan adanya batas
minimal mahar, yaitu sepuluh dirham perak. Penetapan ini didasarkan pada qiyas terhadap nilai
minimal harta dalam beberapa ketentuan hukum Islam, khususnya dalam bidang hudid dan
transaksi. Meskipun demikian, mazhab Hanafiyyah tetap memandang sah akad nikah yang tidak
menyebutkan mahar, dengan konsekuensi kewajiban mahar mithl. Perbedaan ini tidak
memengaruhi prinsip utama bahwa mahar merupakan hak perempuan yang wajib dipenuhi oleh
suami (Al-Kasani, 1986).

Mazhab Malikiyyah pada prinsipnya tidak menetapkan batas maksimal mahar, namun
sebagian ulama Malikiyyah memandang makruh penetapan mahar yang terlalu kecil hingga tidak
mencerminkan penghormatan terhadap perempuan. Adapun mazhab Hanabilah sejalan dengan
mazhab Syafi‘iyyah dalam hal fleksibilitas nilai mahar serta kewajiban mahar mithl apabila
mabhar tidak ditentukan atau tidak sah. Kesamaan pandangan ini menunjukkan adanya konsensus
substansial antarmazhab mengenai fungsi mahar sebagai instrumen perlindungan hak perempuan,
meskipun terdapat perbedaan teknis dalam perinciannya (Qudamah, 1997).

Salah satu implikasi penting dari kewajiban mahar dalam mazhab Syafi‘iyyah adalah
pengakuan terhadap hak istri untuk menahan dirinya (habs al-nafs) apabila mahar yang menjadi
haknya belum dibayarkan dan mahar tersebut bersifat kontan. Dalam kondisi ini, istri berhak
menolak hubungan suami istri tanpa dianggap nusytiz. Namun, hak tersebut gugur apabila istri
secara sukarela telah menyerahkan dirinya dan telah terjadi hubungan suami istri. Ketentuan ini
memperlihatkan bahwa fikih Syafi‘iyyah memberikan posisi tawar hukum yang jelas kepada
perempuan dalam relasi perkawinan (Anshari, 2000).

Apabila mahar yang disepakati ternyata berupa barang yang haram atau tidak memiliki
nilai harta, para ulama mazhab sepakat bahwa mahar tersebut tidak sah. Namun, ketidaksahan
mahar tidak membatalkan akad nikah. Sebaliknya, istri tetap berhak memperoleh mahar mithl
sebagai bentuk perlindungan hak ekonomi. Ketentuan ini menegaskan bahwa cacat dalam
penentuan mahar tidak boleh berimplikasi pada hilangnya hak perempuan.

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa perbedaan pandangan antarmazhab
mengenai mahar lebih bersifat teknis dan ijtihadi, bukan prinsipil. Seluruh mazhab sepakat bahwa
mahar merupakan hak perempuan dan kewajiban suami yang tidak boleh diabaikan. Pandangan
mazhab Syafi‘iyyah sebagaimana tercermin dalam literatur fikih klasik dan kitab fathul mu’in
menunjukkan keseimbangan antara fleksibilitas hukum dan perlindungan hak perempuan,
sehingga relevan dijadikan dasar dalam pengembangan hukum perkawinan Islam kontemporer.

E. Akibat Hukum Mahar dalam Perkawinan dan Perceraian

Mabhar dalam hukum Islam memiliki akibat hukum yang berkelanjutan sejak akad nikah
dilangsungkan. Dalam fikih, mahar diposisikan sebagai hak finansial istri yang timbul secara
otomatis akibat akad nikah yang sah, baik mahar tersebut telah ditentukan secara eksplisit maupun

278 JINU-VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026



KONSEP MAHAR (SIDAQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA

tidak. Dengan demikian, kewajiban mahar tidak bergantung pada adanya perjanjian tambahan,
melainkan melekat pada institusi perkawinan itu sendiri Rushd, 2014).

Dalam mazhab Syafi‘iyyah, kepemilikan mahar oleh istri dibedakan berdasarkan kondisi
hubungan suami istri. Apabila akad nikah telah terjadi tetapi belum terjadi hubungan suami istri,
maka istri telah memiliki hak atas mahar, meskipun pembayarannya dapat ditangguhkan sesuai
kesepakatan. Apabila telah terjadi hubungan suami istri (dukhizl), maka mahar menjadi hak penuh
istri dan tidak dapat digugurkan dalam keadaan apa pun kecuali dengan kerelaan istri. Ketentuan
ini menunjukkan adanya kepastian hukum dalam perlindungan hak ekonomi perempuan (Al-
Nawawi).

Akibat hukum mahar juga tampak jelas dalam kasus perceraian. Al-Qur’an secara tegas
mengatur konsekuensi mahar apabila perceraian terjadi sebelum terjadinya hubungan suami istri
sebagaimana firman Allah SWT dalam QS. al-Baqarah ayat 237. Ayat ini menetapkan bahwa istri
berhak atas setengah dari mahar yang telah ditentukan, kecuali apabila istri secara sukarela
menggugurkannya. Ketentuan ini turun sebagai koreksi terhadap praktik masyarakat Arab pra-
Islam yang menceraikan perempuan tanpa memberikan hak apa pun (Suyuti, 1998).

Apabila mahar belum ditentukan dan perceraian terjadi sebelum hubungan suami istri,
maka syariat menetapkan kewajiban mut ‘ah sebagai bentuk kompensasi moral dan sosial bagi
istri. Dalam mazhab Syafi‘iyyah, mut‘ah diwajibkan sesuai kemampuan suami dan kebiasaan
yang berlaku. Ketentuan ini menegaskan bahwa Islam tidak membiarkan perempuan keluar dari
perkawinan tanpa perlindungan hukum, meskipun mahar belum ditetapkan sejak awal.

Dalam hal perceraian terjadi setelah terjadinya hubungan suami istri, istri berhak atas
mahar secara penuh. Mahar yang belum dibayarkan berstatus sebagai utang yang wajib dilunasi
oleh suami. Bahkan, apabila suami meninggal dunia sebelum melunasi mahar, kewajiban tersebut
tetap harus dipenuhi dari harta peninggalannya sebelum pembagian warisan. Ketentuan ini
menunjukkan bahwa mahar memiliki kekuatan hukum yang setara dengan kewajiban finansial
lainnya dalam Islam.

Selain itu, akibat hukum mahar juga berkaitan dengan hak istri untuk menuntut
pemenuhan kewajiban suami. Apabila mahar yang disepakati bersifat kontan dan belum
dibayarkan, istri memiliki hak sabs al-nafs dan tidak dapat dianggap nusyiiz. Hak ini merupakan
instrumen perlindungan hukum yang penting karena memberikan jaminan keadilan bagi
perempuan dalam relasi perkawinan.

Dengan demikian, mahar tidak hanya berfungsi simbolik pada saat akad nikah, tetapi
memiliki implikasi hukum yang luas baik selama perkawinan berlangsung maupun setelah
perkawinan berakhir. Pandangan fikih klasik, khususnya mazhab Syafi‘iyyah sebagaimana
tercermin dalam Kitab Fathul Mu’in, menunjukkan bahwa hukum Islam secara sistematis
menempatkan mahar sebagai instrumen keadilan dan perlindungan hak perempuan dalam institusi
perkawinan (Suma, 2021).

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa mahar merupakan institusi hukum
yang memiliki kedudukan fundamental dalam sistem hukum keluarga Islam. Mahar tidak hanya
berfungsi sebagai simbol kesungguhan dalam perkawinan, tetapi merupakan kewajiban hukum
yang melekat pada akad nikah dan menjadi hak finansial istri yang wajib dipenuhi oleh suami.
Kedudukan ini ditegaskan dalam Al-Qur’an, khususnya QS. an-Nisa’ ayat 4, serta diperkuat oleh

279(  JINU-VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026



KONSEP MAHAR (SIDAQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA

hadis Nabi Muhammad SAW yang menegaskan kewajiban mahar meskipun dalam bentuk dan
nilai yang sederhana.

Kajian fikih klasik menunjukkan adanya kesepakatan para ulama mengenai kewajiban
mahar, meskipun terdapat perbedaan pandangan dalam aspek teknis seperti batas minimal, waktu
pembayaran, dan akibat hukum jika mahar tidak disebutkan atau tidak sah. Perbedaan yang
bersifat ijtihadi tersebut mencerminkan fleksibilitas hukum Islam dalam merespons keragaman
kondisi sosial dan budaya. Pendekatan mazhab Syafi‘iyyah, sebagaimana tercermin dalam Kitab
Fathul Mu’in, menegaskan perlindungan hak perempuan dengan menekankan substansi keadilan
tanpa membebani formalitas akad.

Mahar juga memiliki akibat hukum yang berkelanjutan, baik selama perkawinan
berlangsung maupun setelah berakhirnya perkawinan, terutama dalam konteks perceraian.
Ketentuan mengenai mahar penuh, setengah mahar, mahar mithl, dan mut‘ah menunjukkan
perhatian serius syariat Islam terhadap perlindungan hak ekonomi perempuan. Pengakuan hak
istri untuk menahan dirinya apabila mahar kontan belum dibayarkan menegaskan bahwa mahar
memiliki daya paksa hukum dan menempatkan perempuan sebagai subjek hukum. Dengan
demikian, konsep mahar tetap relevan dalam hukum keluarga Islam kontemporer sebagai
instrumen keadilan dan kemaslahatan.

DAFTAR REFERENSI
Abdul Manan. Pembaharuan Hukum Keluarga Islam. Jakarta: Prenadamedia Group, 2024.

Ahmad Rofiq. Hukum Perdata Islam di Indonesia. Edisi Revisi. Jakarta: Rajawali Press, 2021.

Ahmad Tholabi Kharlie. “Mahar dan Perlindungan Hak Perempuan dalam Hukum Perkawinan
Islam.” Jurnal AI-Ahwal, Vol. 15, No. 2 (2022).

Al-Bukhari, Muhammad bin Isma‘il. Sahih al-Bukhari. Kitab al-Nikah. Beirut: Dar Tawq al-
Najah, t.t.

Al-Kasant, Abt Bakr bin Mas‘td. Bada’i* al-Sana’i* fi Tartib al-Shar@’i‘. Juz 2. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986.

Al-Nawaw1, Yahya bin Sharaf. AI-Majmii* Sharh al-Muhadhdhab. Juz 16. Beirut: Dar al-Fikr,
1997.

Al-Suyiti, Jalal al-Din. Lubab al-Nugil fi Asbab al-Nuzil. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
1998.

Al-Wahidi, ‘Al1 bin Ahmad. 4sbab al-Nuzil. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2020.

Auda, Jasser. Maqasid al-Shart‘ah as Philosophy of Islamic Law. London: International Institute
of Islamic Thought (IIIT), 2021.

Euis Nurlaelawati. “Islamic Family Law Reform and Gender Justice.” Journal of Islamic Law
Studies, Vol. 6, No. 1 (2024).

Ibn Kathir, Isma‘1l bin ‘Umar. Tafsir al-Qur’an al-‘Azim. Juz 2. Riyadh: Dar Tayyibah, 2022.
Ibn Qudamah, ‘Abd Allah bin Ahmad. A/-Mughni. Juz 7. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997.
Al-Mughni. Juz 7. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2019.

280  JINU-VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026



KONSEP MAHAR (SIDAQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA

Ibn Rushd, Muhammad bin Ahmad. Bidayat al-Mujtahid wa Nihdyat al-Mugtasid. Juz 2. Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2014.

Jalal al-Din al-Suytti. Lubab al-Nugqiil fi Asbab al-Nuzil. Cairo: Dar al-Hadith, 2020.
Marzuki, Peter Mahmud. Penelitian Hukum. Edisi Terbaru. Jakarta: Kencana, 2021.

Muhammad Amin Suma. Hukum Keluarga Islam Kontemporer. Jakarta: RajaGrafindo Persada,
2021.

Muslim bin al-Hajjaj. Sahih Muslim. Kitab al-Nikah, Bab al-Sadaq. Beirut: Dar Thya’ al-Turath
al-‘Arabi, t.t.

Nur Rohim Yunus. Reformulasi Hukum Perkawinan Islam di Indonesia. Jakarta: Kencana, 2022,

Siti Musdah Mulia. “Hak-Hak Perempuan dalam Perkawinan Islam Perspektif Fikih
Kontemporer.” Jurnal Hukum Islam, Vol. 21, No. 1 (2023).

Wahbah al-Zuhayli. Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu. Juz 7. Damaskus: Dar al-Fikr, 2011.
Zakariyya al-Ansar1. Asna al-Matalib. Juz 3. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2000.
Zainuddin Ali. Metode Penelitian Hukum. Edisi Revisi. Jakarta: Sinar Grafika, 2021.

281 JINU-VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026



