
KAMPUS AKADEMIK PUBLISING 
Jurnal Ilmiah Nusantara ( JINU) 

 Vol.3, No.2  Maret 2026 
e-ISSN: 3047-7603, p-ISSN :3047-9673, Hal 270-281 

DOI : https://doi.org/10.61722/jinu.v3i2.8589 

Naskah Masuk: 12 Desember  2025;  Revisi: 20  Januari  2026;  Diterima: 21 Februari 2026;  ; Terbit: 21 
Maret 2026.  
  

KONSEP MAHAR (ṢIDĀQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN 
ISLAM: ANALISIS FIKIH TERHADAP KETENTUAN DAN 

AKIBAT HUKUMNYA 
 

Isman Nuddin Ritonga  
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

Muhammad Amar Adly 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

Alamat: Jl. William Iskandar Ps. V, Medan Estate, Kec. Percut Sei Tuan, Kabupaten Deli 
Serdang, Sumatera Utara 20371 

Email: isman0221253027@uinsu.ac.id 1 , amaradly73@yahoo.com2 

 
 
Abstract. Mahr (ṣidāq) is an essential element in Islamic marriage law and constitutes a 
mandatory obligation for the prospective husband. Beyond its symbolic function, mahr carries 
significant legal implications concerning the rights and obligations of spouses. This article aims 
to analyze the concept of mahr from a contemporary fiqh perspective by examining its normative 
foundations, legal requirements, and juridical consequences within Islamic marriage. This study 
employs a library research method with a normative-juridical approach, focusing on 
contemporary Islamic legal scholarship published within the last five years. The findings reveal 
that mahr is an exclusive right of the wife that must be fulfilled by the husband, regardless of 
whether it is explicitly stated in the marriage contract. Furthermore, mahr has ongoing legal 
consequences, particularly in cases of divorce, annulment, and the protection of women's rights. 
Therefore, a comprehensive fiqh-based understanding of mahr is crucial for ensuring substantive 
justice in modern Islamic marriage law. 
 
Keywords: Mahr, Ṣidāq, Islamic Marriage Law, Contemporary Fiqh, Legal Consequences 
 
 
Abstrak. Mahar (ṣidāq) merupakan salah satu unsur esensial dalam hukum perkawinan Islam 
yang memiliki kedudukan hukum wajib bagi calon suami. Keberadaan mahar tidak hanya 
berfungsi sebagai simbol kesungguhan dalam akad nikah, tetapi juga mengandung implikasi 
yuridis yang signifikan terhadap hak dan kewajiban suami istri. Artikel ini bertujuan untuk 
menganalisis konsep mahar dalam perspektif fikih kontemporer, dengan menelaah dasar normatif, 
ketentuan pemberian, serta akibat hukum yang timbul dari pelaksanaannya dalam perkawinan 
Islam. Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research) dengan 
pendekatan yuridis-normatif, dengan menitikberatkan pada sumber-sumber fikih dan kajian 
hukum Islam kontemporer yang diterbitkan dalam lima tahun terakhir. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa mahar merupakan hak eksklusif istri yang wajib dipenuhi oleh suami, baik 
disebutkan secara eksplisit dalam akad nikah maupun tidak. Selain itu, mahar memiliki akibat 
hukum yang berkelanjutan, terutama dalam konteks perceraian, pembatalan perkawinan, dan 
perlindungan hak perempuan. Oleh karena itu, pemahaman fikih yang komprehensif terhadap 
konsep mahar menjadi penting dalam mewujudkan keadilan substantif dalam hukum perkawinan 
Islam modern. 
 
Kata kunci: Mahar, Ṣidāq, Perkawinan Islam, Fikih Kontemporer, Akibat Hukum. 
  
LATAR BELAKANG 

Perkawinan dalam Islam merupakan institusi hukum dan sosial yang memiliki kedudukan 
sangat fundamental dalam pembentukan tatanan masyarakat. Ia tidak hanya dipahami sebagai 



KONSEP MAHAR (ṢIDĀQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH 
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA 

 
 

   

271            JINU - VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026  

ikatan lahiriah antara laki-laki dan perempuan, tetapi juga sebagai akad yang melahirkan 
konsekuensi hukum berupa hak dan kewajiban timbal balik yang diatur secara normatif dalam 
syariat Islam. Dalam kerangka tersebut, hukum perkawinan Islam dirancang untuk menjamin 
terciptanya keadilan, kemaslahatan, dan perlindungan terhadap pihak-pihak yang terlibat, 
khususnya perempuan sebagai pihak yang secara historis rentan mengalami ketimpangan relasi 
kuasa (Suma, 2021). 

Salah satu instrumen hukum yang secara eksplisit dirancang untuk melindungi hak 
perempuan dalam perkawinan Islam adalah mahar (ṣidāq). Mahar ditempatkan sebagai kewajiban 
hukum yang harus dipenuhi oleh calon suami kepada calon istri sebagai konsekuensi langsung 
dari akad nikah. Keberadaan mahar bukan sekadar pelengkap administratif, melainkan memiliki 
makna filosofis dan yuridis yang mendalam, yakni sebagai simbol kesungguhan, tanggung jawab, 
serta pengakuan terhadap kemandirian ekonomi perempuan dalam ikatan perkawinan (Manan, 
2024). Oleh karena itu, mahar menempati posisi strategis dalam hukum keluarga Islam dan tidak 
dapat dilepaskan dari prinsip keadilan gender yang menjadi tujuan syariat (maqāṣid al-sharī‘ah). 

Namun demikian, dalam praktik sosial masyarakat Muslim kontemporer, konsep mahar 
sering kali mengalami distorsi pemaknaan. Fenomena yang berkembang menunjukkan adanya 
kecenderungan reduksi mahar menjadi sekadar simbol budaya atau formalitas akad, tanpa 
pemahaman yang memadai terhadap akibat hukumnya. Dalam banyak kasus, mahar hanya 
dipersepsikan sebagai “syarat sah nikah” tanpa disertai kesadaran bahwa mahar merupakan hak 
penuh istri yang memiliki implikasi hukum berkelanjutan, termasuk dalam hal pengelolaan harta, 
perceraian, dan penyelesaian sengketa perkawinan (Kharlie, 2022). 

Selain itu, fenomena lain yang mengemuka adalah praktik penetapan mahar yang tidak 
proporsional. Di satu sisi, terdapat kecenderungan penetapan mahar yang sangat tinggi dan 
memberatkan calon suami, sehingga justru menghambat terjadinya perkawinan dan bertentangan 
dengan prinsip kemudahan (taysīr) dalam Islam. Di sisi lain, tidak sedikit pula praktik perkawinan 
yang menetapkan mahar dalam jumlah minimal tanpa kejelasan penyerahan, bahkan diabaikan 
sama sekali setelah akad nikah berlangsung. Kondisi ini menunjukkan lemahnya pemahaman 
fikih masyarakat terhadap kedudukan mahar sebagai kewajiban hukum yang mengikat (Yunus, 
2022). 

Fenomena pengabaian mahar semakin kompleks ketika dikaitkan dengan realitas 
perceraian. Dalam banyak perkara perceraian di pengadilan agama, mahar kerap menjadi objek 
sengketa, baik terkait belum dilunasinya mahar, pengembalian mahar, maupun penentuan mahar 
mitsl akibat tidak disebutkannya mahar dalam akad nikah. Hal ini menunjukkan bahwa persoalan 
mahar tidak berhenti pada saat akad nikah, tetapi memiliki implikasi hukum jangka panjang yang 
berdampak langsung pada perlindungan hak ekonomi perempuan pasca perceraian (Mulia, 2023). 

Di tengah dinamika tersebut, kajian fikih klasik sebenarnya telah memberikan kerangka 
normatif yang cukup komprehensif mengenai mahar, baik dari aspek definisi, dasar hukum, 
ketentuan pelaksanaan, maupun akibat hukumnya. Akan tetapi, perubahan sosial, perkembangan 
hukum nasional, serta meningkatnya kesadaran akan isu keadilan gender menuntut adanya 
pendekatan fikih kontemporer yang lebih kontekstual. Pendekatan ini diperlukan untuk 
menafsirkan kembali konsep mahar agar tetap relevan dengan kebutuhan masyarakat modern 
tanpa mengabaikan prinsip-prinsip dasar syariat Islam (Nurlaelawati, 2024). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini berupaya menganalisis konsep mahar 
(ṣidāq) dalam hukum perkawinan Islam melalui perspektif fikih kontemporer. Fokus kajian 
diarahkan pada tiga aspek utama, yaitu: pertama, landasan normatif mahar dalam hukum Islam; 



KONSEP MAHAR (ṢIDĀQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH 
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA 

 

   

272            JINU - VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026  

kedua, ketentuan mahar menurut fikih dan relevansinya dengan praktik perkawinan modern; dan 
ketiga, akibat hukum mahar terhadap hak dan kewajiban suami istri, khususnya dalam konteks 
sengketa dan perceraian. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 
kontribusi akademik dalam penguatan hukum perkawinan Islam yang berkeadilan, aplikatif, dan 
responsif terhadap realitas sosial. 
 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian hukum Islam yang bersifat normatif (doctrinal 
research) dengan pendekatan kepustakaan (library research). Fokus kajian diarahkan pada 
penelaahan norma-norma hukum Islam yang mengatur konsep mahar (ṣidāq) dalam perkawinan, 
baik yang bersumber dari teks normatif syariat maupun pemikiran fikih klasik dan kontemporer 
(Ali, 2021). Pendekatan yuridis-normatif digunakan untuk memahami hukum perkawinan Islam 
sebagai sistem kaidah yang mengatur hak dan kewajiban suami istri, khususnya terkait kewajiban 
pemberian mahar dan implikasi yuridisnya. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan 
pendekatan konseptual guna menganalisis konstruksi mahar sebagaimana dirumuskan oleh para 
fuqaha dan dikembangkan dalam kajian fikih modern (Marzuki, 2021). 

Sumber data penelitian terdiri atas bahan hukum primer dan sekunder. Bahan hukum 
primer meliputi Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad SAW yang berkaitan langsung dengan 
ketentuan mahar, sedangkan bahan hukum sekunder berupa buku hukum keluarga Islam 
kontemporer, karya ilmiah pakar fikih modern, serta artikel jurnal ilmiah relevan yang terbit 
dalam lima tahun terakhir (Suma, 2021). Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi 
dengan teknik penelusuran dan pengklasifikasian literatur berdasarkan tema pembahasan. 
Analisis data menggunakan metode deskriptif-analitis dengan pola pikir deduktif, yaitu menarik 
kesimpulan dari prinsip-prinsip umum hukum Islam untuk memahami secara spesifik kedudukan 
dan akibat hukum mahar dalam praktik perkawinan Islam kontemporer. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
A. Konsep Mahar (Ṣidāq) dalam Perspektif Fikih Islam 

Dalam fikih munākaḥāt, mahar merupakan kewajiban hukum yang melekat pada akad 
nikah atau terjadinya persetubuhan. Literatur fikih klasik menyebut mahar dengan istilah ṣidāq, 
yang secara bahasa berasal dari kata ṣidq (صدق) yang bermakna kejujuran dan kebenaran. 
Penamaan ini tidak bersifat simbolik semata, melainkan menunjukkan bahwa pemberian mahar 
merupakan bukti kesungguhan dan kerelaan laki-laki dalam mengikatkan diri pada ikatan 
perkawinan. Dalam teks fikih yang menjadi rujukan penelitian ini ditegaskan bahwa ṣidāq 
dinamakan demikian karena menunjukkan bahwa pemberi benar-benar senang dan rela 
melakukan pernikahan, dan pernikahan itu sendiri menjadi sebab munculnya kewajiban mahar. 

Secara terminologis, mahar didefinisikan sebagai sesuatu yang menjadi wajib bagi 
perempuan dengan sebab akad nikah yang sah atau karena terjadinya persetubuhan. Rumusan ini 
sejalan dengan definisi para fuqahā’ lintas mazhab yang menyatakan bahwa mahar adalah 
kewajiban finansial yang timbul bukan karena akad mu‘āwaḍah biasa, tetapi karena akad nikah 
sebagai akad khusus yang memiliki implikasi hukum tersendiri. Dengan demikian, mahar tidak 
dapat diposisikan sebagai hadiah sukarela atau pemberian adat, melainkan sebagai kewajiban 
syar‘i yang dapat dituntut secara hukum apabila diabaikan (Qudamah, 2021). 

Dalam tradisi fikih Syāfi‘iyyah sebagaimana tercermin dalam file rujukan, disebutkan 
bahwa penyebutan mahar pada saat akad nikah hukumnya sunnah, sebagai bentuk ittibā‘ kepada 



KONSEP MAHAR (ṢIDĀQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH 
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA 

 
 

   

273            JINU - VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026  

praktik Nabi Muhammad SAW yang menyebutkan ṣidāq ketika menikahkan para putri beliau. 
Bahkan disebutkan bahwa mahar para putri Nabi tidak melebihi lima puluh dirham, sementara 
batas minimal mahar menurut pendapat mazhab ini adalah sepuluh dirham murni. Penyebutan 
mahar pada saat akad dipandang penting untuk menghindari sengketa, meskipun tidak termasuk 
syarat sah akad nikah. 

Teks fikih tersebut juga menegaskan bahwa mahar dapat menjadi wajib bukan hanya 
karena akad, tetapi juga karena sebab-sebab tertentu yang muncul setelahnya, khususnya apabila 
istri telah memiliki wewenang penuh atas dirinya (tamkīn kāmil). Hal ini menunjukkan bahwa 
kewajiban mahar dalam Islam bersifat dinamis dan tidak semata-mata bergantung pada formalitas 
lafaz akad, melainkan pada realitas hubungan hukum antara suami dan istri. Prinsip ini 
memperlihatkan fleksibilitas hukum Islam dalam menjaga hak perempuan secara substansial, 
bukan sekadar prosedural (Zuhaili, 2011). 

Dalam hal bentuknya, fikih menegaskan bahwa segala sesuatu yang sah dijadikan alat tukar 
dalam jual beli, maka sah pula dijadikan sebagai mahar, sekalipun nilainya kecil. Hal ini 
didasarkan pada kaidah bahwa mahar merupakan pengganti atas kebolehan menikmati manfaat 
farji, sehingga syarat utamanya adalah memiliki nilai dan dapat diserahterimakan secara sah. 
Namun, apabila mahar yang disebutkan berupa sesuatu yang tidak bernilai harta dan tidak dapat 
dijadikan alat tukar, seperti sebutir kerikil atau tangkai buah tanpa nilai, maka penyebutan tersebut 
dianggap fasid dan tidak sah sebagai mahar. Dalam kondisi demikian, istri tetap berhak 
memperoleh mahar mithl sebagai bentuk perlindungan hukum. 

Aspek penting lain dalam konsep mahar menurut fikih adalah hak istri untuk menahan 
dirinya (ḥabs al-nafs) dari penyerahan kepada suami apabila mahar yang menjadi haknya belum 
dibayarkan secara kontan dan mahar tersebut bukan mahar yang ditangguhkan (mu’ajjal). Hak 
ini menunjukkan bahwa Islam memberikan posisi tawar hukum kepada perempuan dalam 
perkawinan. Namun, hak penahanan diri ini gugur apabila telah terjadi persetubuhan secara 
sukarela dalam keadaan istri telah balig dan berakal sehat. Adapun bagi istri yang belum sempurna 
kecakapannya, hak ini tetap dapat berlaku setelah ia mencapai kecakapan penuh, kecuali apabila 
wali menyerahkan dirinya demi kemaslahatan. 

Konsep mahar mithl juga mendapatkan perhatian besar dalam teks rujukan. Mahar mithl 
diwajibkan apabila mahar yang disebutkan dalam akad rusak, tidak sah, atau terjadi persetubuhan 
dalam akad yang fasid atau syubhat. Penentuan mahar mithl dilakukan dengan melihat standar 
mahar perempuan-perempuan yang setara dengannya dari garis keluarga terdekat, seperti saudara 
perempuan seayah-seibu, seayah, hingga kerabat perempuan lain yang sepadan dalam nasab, usia, 
status sosial, dan sifat-sifat yang relevan. Apabila standar tersebut tidak ditemukan, maka diukur 
dengan perempuan ajnabiyyah yang sepadan menurut penilaian hakim. Prinsip ini menegaskan 
bahwa Islam sangat memperhatikan keadilan substantif dalam penetapan mahar. 

Dalam perspektif hukum Islam kontemporer, konsep mahar sebagaimana dirumuskan 
dalam fikih klasik tetap relevan dan aplikatif. Mahar bukan hanya simbol religius, tetapi 
instrumen perlindungan hak ekonomi perempuan yang dapat ditegakkan melalui mekanisme 
hukum. Dengan memahami mahar sebagai kewajiban syar‘i yang memiliki akibat hukum sejak 
akad hingga pasca-perceraian, hukum Islam menunjukkan komitmennya terhadap keadilan, 
kemaslahatan, dan penghormatan terhadap martabat perempuan dalam institusi perkawinan 
(Suma, 2021). 
 
 



KONSEP MAHAR (ṢIDĀQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH 
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA 

 

   

274            JINU - VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026  

B. Dasar Hukum Mahar dalam Al-Qur’an 
Al-Qur’an menempatkan mahar sebagai kewajiban syar‘i yang melekat secara langsung 

pada akad nikah. Penegasan ini menjadi fondasi normatif bagi seluruh pembahasan fikih 
mengenai ṣidāq sebagaimana dijelaskan dalam literatur klasik yang menjadi rujukan penelitian 
ini. Ayat paling fundamental dalam hal ini adalah Surah An-Nisā’ ayat 4, yang secara eksplisit 
memerintahkan pemberian mahar kepada perempuan sebagai hak penuh mereka. Ayat ini tidak 
hanya menetapkan kewajiban mahar, tetapi juga mereformasi praktik sosial masyarakat Arab pra-
Islam yang merampas hak perempuan atas mahar. 
Allah SWT berfirman: (QS. An-Nisā’: 4) 

رِيئاً  نْهُ نفَْسًا فكَُلوُهُ هَنِيئاً مَّ  وَآتوُا النِّسَاءَ صَدُقَاتهِِنَّ نحِْلَةً ۚ فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِّ
Terjemahan : 
"Berikanlah maskawin (mahar) kepada perempuan (yang kamu nikahi) sebagai pemberian yang 
penuh kerelaan. Kemudian, jika mereka menyerahkan kepada kamu sebagian dari (maskawin) 
itu dengan senang hati, maka terimalah dan nikmatilah pemberian itu dengan nyaman lagi baik 
kesudahannya." 

 
Ayat ini memuat perintah yang jelas melalui lafaz “وَآتوُا” (berikanlah), yang menurut 

kaidah usul fikih menunjukkan kewajiban. Dalam konteks fikih mahar sebagaimana tercermin 
dalam file rujukan, perintah ini dipahami sebagai dalil qath‘ī bahwa pemberian ṣidāq bukanlah 
sunnah atau adat, melainkan kewajiban hukum yang dapat dituntut oleh istri. Penggunaan kata 
 juga menegaskan bahwa mahar adalah hak milik perempuan secara personal, bukan ”صَدُقاَتهِِنَّ “
milik wali, keluarga, atau pihak lain. 

Asbāb al-nuzūl ayat ini dijelaskan oleh para mufassir klasik seperti al-Wāḥidī dan al-
Suyūṭī. Ayat ini turun untuk menghapus tradisi jahiliah di mana mahar diberikan kepada wali 
perempuan atau bahkan dirampas oleh suami setelah akad. Dalam masyarakat Arab pra-Islam, 
perempuan tidak memiliki kedaulatan ekonomi dalam perkawinan. Dengan turunnya ayat ini, Al-
Qur’an menegaskan perubahan mendasar: mahar wajib diberikan langsung kepada perempuan 
dan tidak boleh diambil kembali kecuali dengan kerelaan penuh dari pihak istri (Wahidi, 2020). 
Reformasi normatif ini sejalan dengan penjelasan dalam teks fikih rujukan yang menekankan 
bahwa ṣidāq adalah hak perempuan secara mutlak sejak akad nikah berlangsung. 

Makna penting lain dalam ayat ini adalah penggunaan kata “ ًنحِْلَة”, yang oleh sebagian 
mufassir ditafsirkan sebagai farīḍah (kewajiban yang ditetapkan). Ibn Kathīr menegaskan bahwa 
niḥlah bukan berarti hadiah sukarela, melainkan pemberian wajib yang harus disampaikan dengan 
kerelaan dan tanpa rekayasa. Pemaknaan ini selaras dengan penjelasan dalam file bahwa mahar 
dinamakan ṣidāq karena menunjukkan kebenaran dan kejujuran kehendak laki-laki dalam 
pernikahan, bukan sebagai alat transaksi atau harga perempuan (Kathir, 2022). 

Selain Surah An-Nisā’ ayat 4, Al-Qur’an juga mengatur implikasi hukum mahar dalam 
kondisi perceraian, khususnya apabila perceraian terjadi sebelum terjadinya hubungan suami istri. 
Hal ini ditegaskan dalam Surah Al-Baqarah ayat 237, yang menjadi dasar utama pembahasan 
fikih mengenai kewajiban setengah mahar dan konsep pengguguran sebagian hak mahar. 
Allah SWT berfirman: 

عُقْدَةُ النِّكَاحِ ۚ  عْفوُنَ أوَْ يَعْفوَُ الَّذِي بِيَدِهِ  وَإِن طَلَّقْتمُُوهُنَّ مِن قبَْلِ أنَ تمََسُّوهُنَّ وَقدَْ فَرَضْتمُْ لهَُنَّ فرَِيضَةً فَنصِْفُ مَا فَرَضْتمُْ إِلاَّ أنَ يَ 
َ بمَِا تعَْمَلوُنَ بصَِيرٌ  َّဃ َِّوَأنَ تعَْفوُا أقَْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ ۚ وَلاَ تنَسَوُا الْفضَْلَ بَيْنَكُمْ ۚ إن 

(QS. Al-Baqarah: 237) 
Terjemahan : 



KONSEP MAHAR (ṢIDĀQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH 
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA 

 
 

   

275            JINU - VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026  

"Jika kamu menceraikan mereka sebelum kamu menyentuhnya (campur), padahal kamu sudah 
menentukan maharnya, maka (bayarlah) seperdua dari apa yang telah kamu tentukan itu, kecuali 
jika mereka (para istri) membebaskannya atau dibebaskan oleh orang yang memegang ikatan 
nikah (suami). Pemberian maafmu itu lebih dekat kepada takwa. Janganlah lupa membalas budi 
baik di antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha Melihat apa yang kamu kerjakan." 

 
Asbāb al-nuzūl ayat ini berkaitan dengan peristiwa perceraian yang terjadi setelah akad 

nikah namun sebelum terjadinya dukhūl. Pada masa itu, muncul perbedaan pendapat di kalangan 
masyarakat mengenai apakah perempuan masih berhak atas mahar. Ayat ini turun untuk 
memberikan kepastian hukum bahwa perempuan tetap berhak atas setengah mahar yang telah 
ditentukan, kecuali apabila ia dengan sukarela menggugurkannya (Suyuti, 2020). Dalam teks fikih 
rujukan, ketentuan ini menjadi dasar pembahasan rinci tentang kondisi-kondisi mahar menjadi 
wajib penuh, wajib setengah, atau gugur. 

Ayat ini juga mengandung dimensi etis yang kuat melalui anjuran untuk saling memaafkan 
dan tidak melupakan keutamaan dalam hubungan suami istri. Namun, anjuran moral tersebut 
tidak menghapus ketentuan hukum mengenai hak mahar. Dengan demikian, Al-Qur’an 
menempatkan mahar sebagai hak hukum yang jelas, sekaligus membuka ruang etika untuk 
penyelesaian yang lebih berkeadilan dan berkeutamaan. 

Selain dua ayat utama tersebut, Al-Qur’an juga menegaskan larangan mengambil kembali 
mahar secara zalim sebagaimana terdapat dalam Surah An-Nisā’ ayat 20–21. Ayat ini menguatkan 
prinsip bahwa mahar yang telah diberikan menjadi hak penuh istri dan tidak boleh dirampas, 
meskipun terjadi konflik rumah tangga atau keinginan untuk mengganti istri. 
Allah SWT berfirman: 

كَانَ زَوْجٍ وَآتيَْتمُْ إحِْدَاهنَُّ قِنطَارًا فلاََ  بيِنًا وَإنِْ أرََدتُّمُ اسْتبِْدَالَ زَوْجٍ مَّ   تأَخُْذوُا مِنْهُ شَيْئاً ۚ أتَأَخُْذوُنَهُ بهُْتاَنًا وَإِثمًْا مُّ
يثاَقًا غَلِيظًا   وَكَيْفَ تأَخُْذوُنهَُ وَقدَْ أفَْضَىٰ بَعْضُكُمْ إلَِىٰ بَعْضٍ وَأخََذْنَ مِنكُم مِّ  

(QS. An-Nisā’: 20–21) 
Terjemahan : 
(20) "Jika kamu ingin mengganti istrimu dengan istri yang lain, sedang kamu telah memberikan 
kepada salah seorang di antara mereka harta yang banyak, maka janganlah kamu mengambil 
kembali sedikit pun darinya. Apakah kamu akan mengambilnya kembali dengan jalan tuduhan 
yang dusta dan (dengan menanggung) dosa yang nyata?" 
(21) "Bagaimana kamu akan mengambilnya kembali, padahal kamu telah bergaul satu sama lain 
(sebagai suami istri) dan mereka (istri-istrimu) telah mengambil perjanjian yang kuat (misaqan 
galiza) darimu?" 

 
Ayat ini menjadi penguat prinsip dalam fikih bahwa mahar yang telah diserahkan tidak 

boleh diminta kembali tanpa hak, bahkan sekalipun jumlahnya besar. Prinsip ini juga tercermin 
dalam file rujukan yang menegaskan bahwa hak perempuan atas mahar bersifat kuat dan tidak 
gugur kecuali dengan sebab-sebab yang dibenarkan syariat. 

Dengan demikian, Al-Qur’an secara komprehensif mengatur mahar sejak tahap perintah 
pemberian, kepemilikan, pengelolaan, hingga implikasinya dalam perceraian. Ketentuan-
ketentuan ini menjadi landasan utama bagi konstruksi fikih mahar sebagaimana dijelaskan dalam 
literatur klasik, sekaligus menunjukkan bahwa mahar merupakan instrumen keadilan dan 
perlindungan hak perempuan dalam hukum perkawinan Islam. 
 



KONSEP MAHAR (ṢIDĀQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH 
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA 

 

   

276            JINU - VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026  

C. Dasar Hukum Mahar dalam Hadis Nabi Muhammad SAW 
Hadis Nabi Muhammad SAW memiliki peran sentral dalam menjelaskan dan merinci 

ketentuan mahar yang telah ditetapkan secara global dalam Al-Qur’an. Jika Al-Qur’an 
menegaskan kewajiban mahar dan hak kepemilikan perempuan atasnya, maka hadis memberikan 
penjelasan praktis mengenai bentuk, kadar, waktu penyerahan, serta implikasi hukum mahar 
dalam berbagai kondisi perkawinan. Dalam literatur fikih yang menjadi rujukan penelitian ini, 
hadis-hadis tentang mahar dijadikan dasar utama dalam merumuskan kaidah-kaidah seperti 
kebolehan mahar bernilai kecil, sahnya mahar berupa manfaat, serta kewajiban mahar mithl 
apabila mahar tidak ditentukan atau rusak. 

Salah satu hadis paling fundamental dalam pembahasan mahar adalah hadis tentang 
kesederhanaan mahar yang diriwayatkan dari Sahl bin Sa‘d al-Sā‘idī. Dalam hadis ini, Nabi 
Muhammad SAW menikahkan seorang sahabat dengan mahar yang sangat sederhana, bahkan 
hampir tidak memiliki nilai materi. 
Rasulullah SAW bersabda: 

 الْتمَِسْ وَلوَْ خَاتمًَا مِنْ حَدِيدٍ 
“Carilah (sebagai mahar) walaupun hanya cincin dari besi.”(HR. al-Bukhārī dan Muslim). 

 
Asbāb al-wurūd hadis ini berkaitan dengan peristiwa ketika seorang sahabat datang kepada 

Nabi SAW dan menyatakan keinginannya untuk menikah, namun ia tidak memiliki harta apa pun 
untuk dijadikan mahar. Nabi SAW kemudian memerintahkannya untuk mencari sesuatu, 
meskipun hanya berupa cincin dari besi. Ketika sahabat tersebut tetap tidak menemukannya, Nabi 
SAW akhirnya menjadikan hafalan Al-Qur’an yang dimilikinya sebagai mahar. Hadis ini menjadi 
dasar kuat dalam fikih bahwa mahar tidak disyaratkan bernilai besar, selama memiliki nilai 
manfaat dan disepakati oleh kedua belah pihak  (Bukhari). 

Dalam teks fikih rujukan, hadis ini digunakan untuk menegaskan bahwa mahar sah berupa 
sesuatu yang sangat sederhana, dan bahkan sah berupa manfaat nonmateri, seperti pengajaran Al-
Qur’an. Prinsip ini menunjukkan bahwa syariat Islam tidak menjadikan mahar sebagai beban 
ekonomi yang menghalangi pernikahan, tetapi sebagai simbol tanggung jawab dan kesepakatan 
yang adil. Dengan demikian, hadis ini sejalan dengan tujuan syariat untuk memudahkan 
pernikahan dan menutup pintu kemudaratan sosial akibat mahalnya mahar. 

Hadis lain yang memiliki kedudukan penting dalam pembahasan mahar adalah hadis yang 
menegaskan bahwa mahar menjadi wajib secara penuh apabila telah terjadi persetubuhan, 
meskipun mahar belum ditentukan secara eksplisit dalam akad nikah. Rasulullah SAW bersabda: 

جَ امْرَأةًَ وَلمَْ يَفْرِضْ لهََا صَدَاقًا فَدَخَلَ بهَِا فَلَهَا صَدَاقُ نسَِائهَِا   مَنْ تزََوَّ
“Barang siapa menikahi seorang perempuan tanpa menentukan mahar, lalu ia telah 
mencampurinya, maka perempuan itu berhak atas mahar perempuan-perempuan yang sepadan 
dengannya.”(HR. al-Dāraquṭnī) 
   

Asbāb al-wurūd hadis ini berkaitan dengan kasus-kasus perkawinan di mana mahar tidak 
disebutkan dalam akad, baik karena kelalaian maupun karena kesengajaan. Hadis ini kemudian 
menjadi dasar utama lahirnya konsep mahar mithl dalam fikih, sebagaimana dijelaskan secara 
rinci dalam file rujukan. Mahar mithl diwajibkan sebagai bentuk perlindungan hukum bagi 
perempuan agar tidak kehilangan hak ekonominya hanya karena mahar tidak disebutkan secara 
formal dalam akad. 



KONSEP MAHAR (ṢIDĀQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH 
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA 

 
 

   

277            JINU - VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026  

Selain itu, hadis Nabi SAW juga menjelaskan keterkaitan mahar dengan hak istri untuk 
menahan dirinya (ḥabs al-nafs) dari suami sebelum mahar diserahkan. Dalam praktik fikih 
Syāfi‘iyyah sebagaimana tercermin dalam teks rujukan, hak ini diambil dari pemahaman 
komprehensif terhadap hadis-hadis tentang kewajiban menunaikan hak-hak istri. Meskipun tidak 
selalu dinyatakan secara eksplisit dalam satu redaksi hadis tertentu, prinsip ini diturunkan dari 
kaidah umum bahwa kewajiban finansial yang belum ditunaikan dapat menjadi alasan sah untuk 
menunda penyerahan manfaat akad. Prinsip ini menegaskan posisi tawar hukum perempuan 
dalam perkawinan Islam. 

Hadis-hadis tentang mahar juga menegaskan bahwa mahar merupakan hak perempuan 
yang tidak boleh dirampas atau dikurangi secara zalim. Nabi Muhammad SAW bersabda: 

 ِ َّဃ ُإِنَّ أحََقَّ مَا أخََذْتمُْ مِنْهُ أجُُورًا كِتاَب 
“Sesungguhnya sesuatu yang paling berhak kalian ambil upah darinya adalah Kitab Allah.” 
(HR. al-Bukhārī) 

Hadis ini dijadikan dalil oleh para fuqahā’ bahwa pengajaran Al-Qur’an sah dijadikan 
mahar, sekaligus menegaskan bahwa manfaat yang bernilai syar‘i dapat menjadi kompensasi yang 
sah dalam akad nikah. Dalam file rujukan, hadis ini digunakan untuk menguatkan pendapat bahwa 
mahar tidak harus berupa harta fisik, selama manfaat tersebut jelas, bermanfaat, dan disepakati 
oleh kedua belah pihak. 

Dengan demikian, hadis Nabi SAW secara komprehensif menjelaskan dan menguatkan 
ketentuan Al-Qur’an tentang mahar. Hadis-hadis tersebut menjadi fondasi utama dalam 
perumusan kaidah fikih mengenai kesederhanaan mahar, sahnya mahar berupa manfaat, 
kewajiban mahar mithl, serta hak-hak perempuan yang berkaitan dengan mahar. Seluruh 
ketentuan ini, sebagaimana tercermin dalam literatur fikih yang menjadi rujukan penelitian, 
menunjukkan bahwa hukum Islam menempatkan mahar sebagai instrumen keadilan dan 
perlindungan hak perempuan dalam institusi perkawinan. 
 
D. Pandangan Mazhab Fikih tentang Mahar (Analisis Komparatif Berdasarkan Fikih 
Klasik) 

Para ulama mazhab sepakat bahwa mahar merupakan kewajiban yang dibebankan kepada 
suami sebagai konsekuensi hukum dari akad nikah yang sah atau terjadinya hubungan suami istri. 
Kesepakatan ini menunjukkan bahwa mahar bukan sekadar tradisi sosial, melainkan institusi 
hukum yang memiliki kedudukan tetap dalam sistem hukum Islam. Meskipun demikian, para 
ulama berbeda pendapat dalam rincian hukum yang berkaitan dengan mahar, seperti batas 
minimalnya, waktu kewajiban pembayarannya, jenis mahar yang sah, serta implikasi hukum 
apabila mahar tidak disebutkan atau ternyata tidak sah. Perbedaan ini bersifat ijtihādī dan menjadi 
bagian dari kekayaan khazanah fikih Islam dalam merespons realitas sosial yang beragam. 

Dalam mazhab Syāfi‘iyyah, mahar dipahami sebagai kewajiban yang tidak termasuk rukun 
maupun syarat sah akad nikah, namun merupakan konsekuensi hukum yang pasti dari akad 
tersebut. Oleh karena itu, akad nikah tetap sah meskipun mahar tidak disebutkan pada saat akad. 
Kendati demikian, kewajiban mahar tidak gugur dan tetap harus dipenuhi oleh suami. Apabila 
mahar tidak ditentukan atau ditentukan tetapi tidak sah, maka istri berhak memperoleh mahar 
mithl, yaitu mahar yang ditentukan berdasarkan kebiasaan dan standar perempuan yang setara 
dengannya dari segi nasab, status sosial, usia, dan lingkungan. Ketentuan ini menunjukkan bahwa 
mazhab Syāfi‘iyyah lebih menekankan perlindungan hak perempuan secara substantif daripada 
formalitas penyebutan mahar dalam akad (Al-Nawawi, 1998). 



KONSEP MAHAR (ṢIDĀQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH 
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA 

 

   

278            JINU - VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026  

Mazhab Syāfi‘iyyah juga menegaskan bahwa mahar tidak memiliki batas maksimal dan 
tidak pula ditetapkan batas minimal secara nominal. Selama mahar tersebut memiliki nilai, dapat 
dimanfaatkan, dan dibenarkan oleh syariat, maka mahar tersebut dinilai sah. Pandangan ini 
didasarkan pada praktik Nabi Muhammad SAW yang membolehkan mahar dengan nilai yang 
sangat sederhana, bahkan hanya berupa cincin dari besi atau manfaat berupa pengajaran Al-
Qur’an. Dengan demikian, penetapan mahar dalam perspektif Syāfi‘iyyah bertumpu pada prinsip 
kemudahan dan penghapusan unsur memberatkan dalam perkawinan (Muslim bin al-Ḥajjāj). 

Berbeda dengan mazhab Syāfi‘iyyah, mazhab Hanafiyyah menetapkan adanya batas 
minimal mahar, yaitu sepuluh dirham perak. Penetapan ini didasarkan pada qiyās terhadap nilai 
minimal harta dalam beberapa ketentuan hukum Islam, khususnya dalam bidang hudūd dan 
transaksi. Meskipun demikian, mazhab Hanafiyyah tetap memandang sah akad nikah yang tidak 
menyebutkan mahar, dengan konsekuensi kewajiban mahar mithl. Perbedaan ini tidak 
memengaruhi prinsip utama bahwa mahar merupakan hak perempuan yang wajib dipenuhi oleh 
suami (Al-Kasani, 1986). 

Mazhab Malikiyyah pada prinsipnya tidak menetapkan batas maksimal mahar, namun 
sebagian ulama Malikiyyah memandang makruh penetapan mahar yang terlalu kecil hingga tidak 
mencerminkan penghormatan terhadap perempuan. Adapun mazhab Hanabilah sejalan dengan 
mazhab Syāfi‘iyyah dalam hal fleksibilitas nilai mahar serta kewajiban mahar mithl apabila 
mahar tidak ditentukan atau tidak sah. Kesamaan pandangan ini menunjukkan adanya konsensus 
substansial antarmazhab mengenai fungsi mahar sebagai instrumen perlindungan hak perempuan, 
meskipun terdapat perbedaan teknis dalam perinciannya (Qudamah, 1997). 

Salah satu implikasi penting dari kewajiban mahar dalam mazhab Syāfi‘iyyah adalah 
pengakuan terhadap hak istri untuk menahan dirinya (ḥabs al-nafs) apabila mahar yang menjadi 
haknya belum dibayarkan dan mahar tersebut bersifat kontan. Dalam kondisi ini, istri berhak 
menolak hubungan suami istri tanpa dianggap nusyūz. Namun, hak tersebut gugur apabila istri 
secara sukarela telah menyerahkan dirinya dan telah terjadi hubungan suami istri. Ketentuan ini 
memperlihatkan bahwa fikih Syāfi‘iyyah memberikan posisi tawar hukum yang jelas kepada 
perempuan dalam relasi perkawinan (Anshari, 2000). 

Apabila mahar yang disepakati ternyata berupa barang yang haram atau tidak memiliki 
nilai harta, para ulama mazhab sepakat bahwa mahar tersebut tidak sah. Namun, ketidaksahan 
mahar tidak membatalkan akad nikah. Sebaliknya, istri tetap berhak memperoleh mahar mithl 
sebagai bentuk perlindungan hak ekonomi. Ketentuan ini menegaskan bahwa cacat dalam 
penentuan mahar tidak boleh berimplikasi pada hilangnya hak perempuan. 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa perbedaan pandangan antarmazhab 
mengenai mahar lebih bersifat teknis dan ijtihādī, bukan prinsipil. Seluruh mazhab sepakat bahwa 
mahar merupakan hak perempuan dan kewajiban suami yang tidak boleh diabaikan. Pandangan 
mazhab Syāfi‘iyyah sebagaimana tercermin dalam literatur fikih klasik dan kitab fathul mu’in 
menunjukkan keseimbangan antara fleksibilitas hukum dan perlindungan hak perempuan, 
sehingga relevan dijadikan dasar dalam pengembangan hukum perkawinan Islam kontemporer. 

 
E. Akibat Hukum Mahar dalam Perkawinan dan Perceraian 

Mahar dalam hukum Islam memiliki akibat hukum yang berkelanjutan sejak akad nikah 
dilangsungkan. Dalam fikih, mahar diposisikan sebagai hak finansial istri yang timbul secara 
otomatis akibat akad nikah yang sah, baik mahar tersebut telah ditentukan secara eksplisit maupun 



KONSEP MAHAR (ṢIDĀQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH 
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA 

 
 

   

279            JINU - VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026  

tidak. Dengan demikian, kewajiban mahar tidak bergantung pada adanya perjanjian tambahan, 
melainkan melekat pada institusi perkawinan itu sendiri Rushd, 2014). 

Dalam mazhab Syāfi‘iyyah, kepemilikan mahar oleh istri dibedakan berdasarkan kondisi 
hubungan suami istri. Apabila akad nikah telah terjadi tetapi belum terjadi hubungan suami istri, 
maka istri telah memiliki hak atas mahar, meskipun pembayarannya dapat ditangguhkan sesuai 
kesepakatan. Apabila telah terjadi hubungan suami istri (dukhūl), maka mahar menjadi hak penuh 
istri dan tidak dapat digugurkan dalam keadaan apa pun kecuali dengan kerelaan istri. Ketentuan 
ini menunjukkan adanya kepastian hukum dalam perlindungan hak ekonomi perempuan (Al-
Nawawi). 

Akibat hukum mahar juga tampak jelas dalam kasus perceraian. Al-Qur’an secara tegas 
mengatur konsekuensi mahar apabila perceraian terjadi sebelum terjadinya hubungan suami istri 
sebagaimana firman Allah SWT dalam QS. al-Baqarah ayat 237. Ayat ini menetapkan bahwa istri 
berhak atas setengah dari mahar yang telah ditentukan, kecuali apabila istri secara sukarela 
menggugurkannya. Ketentuan ini turun sebagai koreksi terhadap praktik masyarakat Arab pra-
Islam yang menceraikan perempuan tanpa memberikan hak apa pun (Suyuti, 1998). 

Apabila mahar belum ditentukan dan perceraian terjadi sebelum hubungan suami istri, 
maka syariat menetapkan kewajiban mut‘ah sebagai bentuk kompensasi moral dan sosial bagi 
istri. Dalam mazhab Syāfi‘iyyah, mut‘ah diwajibkan sesuai kemampuan suami dan kebiasaan 
yang berlaku. Ketentuan ini menegaskan bahwa Islam tidak membiarkan perempuan keluar dari 
perkawinan tanpa perlindungan hukum, meskipun mahar belum ditetapkan sejak awal. 

Dalam hal perceraian terjadi setelah terjadinya hubungan suami istri, istri berhak atas 
mahar secara penuh. Mahar yang belum dibayarkan berstatus sebagai utang yang wajib dilunasi 
oleh suami. Bahkan, apabila suami meninggal dunia sebelum melunasi mahar, kewajiban tersebut 
tetap harus dipenuhi dari harta peninggalannya sebelum pembagian warisan. Ketentuan ini 
menunjukkan bahwa mahar memiliki kekuatan hukum yang setara dengan kewajiban finansial 
lainnya dalam Islam. 

Selain itu, akibat hukum mahar juga berkaitan dengan hak istri untuk menuntut 
pemenuhan kewajiban suami. Apabila mahar yang disepakati bersifat kontan dan belum 
dibayarkan, istri memiliki hak ḥabs al-nafs dan tidak dapat dianggap nusyūz. Hak ini merupakan 
instrumen perlindungan hukum yang penting karena memberikan jaminan keadilan bagi 
perempuan dalam relasi perkawinan. 

Dengan demikian, mahar tidak hanya berfungsi simbolik pada saat akad nikah, tetapi 
memiliki implikasi hukum yang luas baik selama perkawinan berlangsung maupun setelah 
perkawinan berakhir. Pandangan fikih klasik, khususnya mazhab Syāfi‘iyyah sebagaimana 
tercermin dalam Kitab Fathul Mu’in, menunjukkan bahwa hukum Islam secara sistematis 
menempatkan mahar sebagai instrumen keadilan dan perlindungan hak perempuan dalam institusi 
perkawinan (Suma, 2021). 
 
KESIMPULAN  

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa mahar merupakan institusi hukum 
yang memiliki kedudukan fundamental dalam sistem hukum keluarga Islam. Mahar tidak hanya 
berfungsi sebagai simbol kesungguhan dalam perkawinan, tetapi merupakan kewajiban hukum 
yang melekat pada akad nikah dan menjadi hak finansial istri yang wajib dipenuhi oleh suami. 
Kedudukan ini ditegaskan dalam Al-Qur’an, khususnya QS. an-Nisā’ ayat 4, serta diperkuat oleh 



KONSEP MAHAR (ṢIDĀQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH 
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA 

 

   

280            JINU - VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026  

hadis Nabi Muhammad SAW yang menegaskan kewajiban mahar meskipun dalam bentuk dan 
nilai yang sederhana. 

Kajian fikih klasik menunjukkan adanya kesepakatan para ulama mengenai kewajiban 
mahar, meskipun terdapat perbedaan pandangan dalam aspek teknis seperti batas minimal, waktu 
pembayaran, dan akibat hukum jika mahar tidak disebutkan atau tidak sah. Perbedaan yang 
bersifat ijtihādī tersebut mencerminkan fleksibilitas hukum Islam dalam merespons keragaman 
kondisi sosial dan budaya. Pendekatan mazhab Syāfi‘iyyah, sebagaimana tercermin dalam Kitab 
Fathul Mu’in, menegaskan perlindungan hak perempuan dengan menekankan substansi keadilan 
tanpa membebani formalitas akad. 

Mahar juga memiliki akibat hukum yang berkelanjutan, baik selama perkawinan 
berlangsung maupun setelah berakhirnya perkawinan, terutama dalam konteks perceraian. 
Ketentuan mengenai mahar penuh, setengah mahar, mahar mithl, dan mut‘ah menunjukkan 
perhatian serius syariat Islam terhadap perlindungan hak ekonomi perempuan. Pengakuan hak 
istri untuk menahan dirinya apabila mahar kontan belum dibayarkan menegaskan bahwa mahar 
memiliki daya paksa hukum dan menempatkan perempuan sebagai subjek hukum. Dengan 
demikian, konsep mahar tetap relevan dalam hukum keluarga Islam kontemporer sebagai 
instrumen keadilan dan kemaslahatan. 
 
DAFTAR REFERENSI 
Abdul Manan. Pembaharuan Hukum Keluarga Islam. Jakarta: Prenadamedia Group, 2024. 

Ahmad Rofiq. Hukum Perdata Islam di Indonesia. Edisi Revisi. Jakarta: Rajawali Press, 2021. 

Ahmad Tholabi Kharlie. “Mahar dan Perlindungan Hak Perempuan dalam Hukum Perkawinan 
Islam.” Jurnal Al-Ahwal, Vol. 15, No. 2 (2022). 

Al-Bukhārī, Muḥammad bin Ismā‘īl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Kitāb al-Nikāḥ. Beirut: Dār Ṭawq al-
Najāh, t.t. 

Al-Kāsānī, Abū Bakr bin Mas‘ūd. Badā’i‘ al-Ṣanā’i‘ fī Tartīb al-Sharā’i‘. Juz 2. Beirut: Dār al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986. 

Al-Nawawī, Yaḥyā bin Sharaf. Al-Majmū‘ Sharḥ al-Muhadhdhab. Juz 16. Beirut: Dār al-Fikr, 
1997. 

Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn. Lubāb al-Nuqūl fī Asbāb al-Nuzūl. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 
1998. 

Al-Wāḥidī, ‘Alī bin Aḥmad. Asbāb al-Nuzūl. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2020. 

Auda, Jasser. Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law. London: International Institute 
of Islamic Thought (IIIT), 2021. 

Euis Nurlaelawati. “Islamic Family Law Reform and Gender Justice.” Journal of Islamic Law 
Studies, Vol. 6, No. 1 (2024). 

Ibn Kathīr, Ismā‘īl bin ‘Umar. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Juz 2. Riyadh: Dār Ṭayyibah, 2022. 

Ibn Qudāmah, ‘Abd Allāh bin Aḥmad. Al-Mughnī. Juz 7. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997. 

 Al-Mughnī. Juz 7. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2019. 



KONSEP MAHAR (ṢIDĀQ) DALAM HUKUM PERKAWINAN ISLAM: ANALISIS FIKIH 
TERHADAP KETENTUAN DAN AKIBAT HUKUMNYA 

 
 

   

281            JINU - VOLUME 3, NO. 2, Maret 2026  

Ibn Rushd, Muḥammad bin Aḥmad. Bidāyat al-Mujtahid wa Nihāyat al-Muqtaṣid. Juz 2. Beirut: 
Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2014. 

Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī. Lubāb al-Nuqūl fī Asbāb al-Nuzūl. Cairo: Dār al-Ḥadīth, 2020. 

Marzuki, Peter Mahmud. Penelitian Hukum. Edisi Terbaru. Jakarta: Kencana, 2021. 

Muhammad Amin Suma. Hukum Keluarga Islam Kontemporer. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 
2021. 

Muslim bin al-Ḥajjāj. Ṣaḥīḥ Muslim. Kitāb al-Nikāḥ, Bāb al-Ṣadāq. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth 
al-‘Arabī, t.t. 

Nur Rohim Yunus. Reformulasi Hukum Perkawinan Islam di Indonesia. Jakarta: Kencana, 2022. 

Siti Musdah Mulia. “Hak-Hak Perempuan dalam Perkawinan Islam Perspektif Fikih 
Kontemporer.” Jurnal Hukum Islam, Vol. 21, No. 1 (2023). 

Wahbah al-Zuḥaylī. Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu. Juz 7. Damaskus: Dār al-Fikr, 2011. 

Zakariyyā al-Anṣārī. Asnā al-Maṭālib. Juz 3. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2000. 

Zainuddin Ali. Metode Penelitian Hukum. Edisi Revisi. Jakarta: Sinar Grafika, 2021. 

 

 


