
KAMPUS AKADEMIK PUBLISING 
Jurnal Sains Student Research (JSSR) 

 Vol.4, No.1  Februari 2026 
e-ISSN: 3025-9851, p-ISSN : 3025-986X, Hal 651-660 

DOI : https://doi.org/10.61722/jssr.v4i1.8419 

Naskah Masuk: 12 Desember  2025;  Revisi: 12 Januari  2026;  Diterima: 01 Februari 2026;  ; Terbit: 12 
Januari  2026.  
 
 

 

Metode Tafsir bil Ma’tsur dan Urgensinya Dalam Menjaga Otoritas 
Penafsiran Al-Quran 

 
Lia Yuliasih 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

Ali Khosim 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

M. Athoillah 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

Korespondensi penulis : liayuliasih74@gmail.com 
 

Abstract. Tafsir bil ma’tsur is one of the Qur’anic exegesis methods that emphasizes transmitted reports 
derived from the Qur’an itself, the Sunnah of the Prophet Muhammad (peace be upon him), the statements 
of the Companions, and the interpretations of the Successors (tabi‘in). This method is regarded as the most 
authoritative form of interpretation due to its close connection to the original sources of revelation and the 
early generations of Islam. This article aims to examine the concept of tafsir bil ma’tsur, its sources, 
characteristics, as well as its strengths and limitations within the tradition of Qur’anic exegesis. This study 
employs a qualitative approach through library research by analyzing classical and contemporary scholarly 
works on Ulumul Qur’an and tafsir. The findings indicate that tafsir bil ma’tsur plays a crucial role in 
preserving the authenticity of Qur’anic interpretation through a verified transmission system. Nevertheless, 
this method also encounters challenges, including the mixture of authentic and weak narrations and the 
infiltration of Isra’iliyyat. Therefore, a critical and rigorous verification process is essential to ensure that 
tafsir bil ma’tsur remains methodologically sound and academically reliable. 
 
Keywords: Tafsir bil Ma’tsur, Qur’anic Exegesis, Sources of Tafsir, Ulumul Qur’an. 
 
Abstrak. Tafsir bil ma’tsur merupakan salah satu metode penafsiran Al-Qur’an yang menitikberatkan pada 
transmisi riwayat yang bersumber dari Al-Qur’an, Sunnah Nabi Muhammad SAW, perkataan para sahabat, 
dan tabi’in. Metode ini dipandang sebagai bentuk penafsiran yang paling otoritatif karena memiliki 
kedekatan langsung dengan sumber wahyu dan generasi awal Islam. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji 
konsep tafsir bil ma’tsur, sumber-sumber penafsirannya, karakteristik, serta kelebihan dan kelemahannya 
dalam tradisi keilmuan tafsir. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 
kepustakaan (library research) terhadap literatur klasik dan kontemporer dalam bidang Ulumul Qur’an dan 
tafsir. Hasil kajian menunjukkan bahwa tafsir bil ma’tsur memiliki kontribusi signifikan dalam menjaga 
otentisitas penafsiran Al-Qur’an melalui sistem periwayatan yang terverifikasi. Namun demikian, metode 
ini juga menghadapi sejumlah problematika, seperti percampuran antara riwayat sahih dan daif serta 
masuknya unsur israiliyyat. Oleh karena itu, diperlukan sikap kritis dan verifikatif dalam penerapan tafsir 
bil ma’tsur agar tetap sejalan dengan prinsip-prinsip metodologi ilmiah tafsir. 
 

Kata Kunci: Tafsir bil Ma’tsur, Ulumul Qur’an, Sumber Tafsir, Metodologi Tafsir.. 

LATAR BELAKANG 

Al-Qur’an merupakan pedoman hidup yang diturunkan Allah SWT kepada umat 
manusia melalui Nabi Muhammad SAW sebagai utusan-Nya. Kitab suci ini diyakini 
sebagai petunjuk dan tuntunan hidup bagi manusia dalam menata kehidupan yang 
bermartabat, baik di dunia maupun di akhirat. Selain berkewajiban menyampaikan risalah 
Al-Qur’an, Nabi Muhammad SAW juga diamanahi tugas untuk menjelaskan dan 
menafsirkan kandungan ajaran yang terdapat di dalamnya.  



Metode Tafsir bil Ma’tsur dan Urgensinya Dalam Menjaga  
Otoritas Penafsiran Al-Quran 

 

652               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

Rasulullah SAW menjadi sumber utama bagi para sahabat dalam mempelajari dan 
memahami Al-Qur’an. Setelah wafatnya Rasulullah, tanggung jawab penafsiran Al-
Qur’an dilanjutkan oleh para sahabat kepada generasi berikutnya. Dalam proses tersebut, 
sebagian sahabat yang memiliki kapasitas keilmuan yang memadai melakukan ijtihad, 
seperti Ali bin Abi Thalib, Abdullah bin Abbas, Ubay bin Ka‘ab, dan Abdullah bin 
Mas‘ud. 

Perbincangan dan kajian mengenai Al-Qur’an berkembang secara intens di 
kalangan para sahabat, mengingat Al-Qur’an mengandung pesan-pesan fundamental 
yang menjadi prinsip kehidupan setiap Muslim. Para sahabat mengajarkan Al-Qur’an 
sekaligus memberikan penjelasan maknanya kepada para tabi‘in. Tradisi ini menjadi 
upaya berkelanjutan dalam menjaga dan merawat cahaya Al-Qur’an yang menerangi 
horizon keimanan dan pengetahuan. Secara umum, penafsiran yang dilakukan para 
sahabat menggunakan metode tafsir ijmali, yaitu penafsiran yang bersifat global dan 
ringkas, terbatas pada penjelasan makna kata-kata yang sulit melalui padanan makna 
(muradif) dengan keterangan yang sederhana. (Baida, 2003) 

Setelah masa sahabat berakhir, estafet penafsiran Al-Qur’an dilanjutkan oleh para 
tabi‘in. Metode yang digunakan pada periode ini pada dasarnya masih bersifat ijmali, 
namun dengan cakupan pembahasan yang lebih luas dibandingkan generasi sahabat. 
Perluasan ini merupakan keniscayaan seiring dengan dinamika sosial dan perkembangan 
realitas kehidupan umat. Meskipun demikian, metode penafsiran para tabi‘in belum 
sepenuhnya dapat dikategorikan sebagai metode tafsir tahlili yang bersifat analitis. 

Hal ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an memiliki fleksibilitas dan relevansi lintas 
zaman. Setiap periode menghadirkan persoalan-persoalan baru yang tidak selalu 
ditemukan pada masa sebelumnya, sehingga generasi setelah sahabat, yakni para tabi‘in, 
memperluas penjelasan tafsir untuk merespons fenomena yang berkembang pada 
zamannya.  

Sejak masa Rasulullah SAW hingga generasi tabi‘in, tampak adanya 
kesinambungan tradisi periwayatan dalam menjelaskan Al-Qur’an. Setiap generasi, baik 
sahabat maupun tabi‘in, melahirkan tokoh-tokoh tafsir yang kompeten dalam 
menyampaikan pemahaman Al-Qur’an kepada umat. Keseluruhan penafsiran yang 
bersumber dari Nabi Muhammad SAW, para sahabat, dan para tabi‘in inilah yang 
kemudian dihimpun dalam satu kategori yang dikenal sebagai tafsir bil ma’tsur. (Siregar, 
2018) 

Tafsir bil ma’tsur merupakan metode penafsiran Al-Qur’an yang bertumpu pada 
riwayat, meliputi penafsiran ayat dengan ayat, penafsiran ayat dengan Sunnah Nabi, serta 
penafsiran yang bersumber dari perkataan para sahabat dan tabi‘in. Meskipun terdapat 
perbedaan pandangan di kalangan ulama mengenai posisi penafsiran tabi‘in dalam 
kategori tafsir bil ma’tsur, sebagian besar ulama tetap memasukkannya karena para 
tabi‘in menerima pengetahuan tafsir secara langsung dari para sahabat.  

Banyak karya tafsir para ulama yang termasuk dalam kategori tafsir bil ma’tsur, 
mengingat metode ini dipandang menempati posisi yang paling otoritatif dalam 
penafsiran Al-Qur’an karena menampilkan kesinambungan riwayat dari tabi‘in kepada 
sahabat, dan dari sahabat kepada Rasulullah SAW. Kendati metode ini tidak sepenuhnya 



 
Metode Tafsir bil Ma’tsur dan Urgensinya Dalam Menjaga  

Otoritas Penafsiran Al-Quran 

653               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

terbebas dari kelemahan, selama riwayat yang digunakan telah melalui proses verifikasi 
yang sahih, maka penafsiran tersebut layak dijadikan rujukan oleh umat Islam. 

Urgensi tafsir bil ma’tsur semakin relevan pada masa kini, ketika tidak sedikit 
individu yang menafsirkan Al-Qur’an hanya berlandaskan rasio tanpa didukung oleh 
dasar periwayatan yang kuat. Kondisi ini berpotensi melahirkan penafsiran yang 
menyimpang dari maksud syariat. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya mengkaji tafsir 
bil ma’tsur secara lebih mendalam dengan membahas syarat-syarat penggunaannya, 
kelebihan dan kelemahannya, contoh-contoh penerapannya, sumber-sumber 
penafsirannya, serta beberapa kitab tafsir yang merepresentasikan model tafsir bil 
ma’tsur. 

KAJIAN TEORITIS 

Secara etimologis, tafsir berarti penjelasan dan penyingkapan makna. Dalam 
terminologi keilmuan, tafsir dipahami sebagai ilmu yang membahas makna-makna Al-
Qur’an berdasarkan kaidah-kaidah yang bersumber dari dalil-dalil syar‘i sesuai dengan 
kemampuan manusia. Tafsir bil ma’tsur secara khusus merujuk pada metode penafsiran 
yang menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an dengan merujuk kepada Al-Qur’an itu sendiri, 
Sunnah Nabi, perkataan para sahabat, dan tabi’in sebagai generasi terbaik dalam 
memahami wahyu. Sumber utama tafsir bil ma’tsur meliputi penafsiran Al-Qur’an 
dengan Al-Qur’an, penafsiran Al-Qur’an dengan Sunnah Nabi, penafsiran melalui 
perkataan sahabat, serta penafsiran dari kalangan tabi’in. Penafsiran Al-Qur’an dengan 
Al-Qur’an dianggap sebagai sumber paling kuat karena satu ayat sering kali menjelaskan 
ayat lainnya. Apabila tidak ditemukan penjelasan yang memadai, maka Sunnah Nabi 
berfungsi sebagai penafsir wahyu, diikuti oleh perkataan sahabat yang memiliki 
kedekatan langsung dengan konteks turunnya ayat. Adapun tafsir tabi’in masih menjadi 
perdebatan di kalangan ulama terkait posisinya dalam kategori tafsir bil ma’tsur. 

Tafsir bil ma’tsur memiliki ciri utama berupa pendekatan periwayatan yang 
menuntut keakuratan sanad dan kredibilitas perawi. Metode ini menekankan verifikasi 
riwayat, pemilahan antara hadis sahih dan daif, serta kehati-hatian terhadap masuknya 
unsur israiliyyat. Oleh karena itu, penguasaan ilmu hadis, asbāb al-nuzūl, nasikh-
mansukh, serta kaidah-kaidah tafsir menjadi syarat penting bagi seorang mufasir yang 
menggunakan metode ini. Kelebihan tafsir bil ma’tsur terletak pada otentisitas penafsiran 
yang bersandar pada riwayat generasi awal Islam dan dilengkapi dengan sistem 
periwayatan yang dapat diverifikasi. Selain itu, metode ini mampu menjaga kemurnian 
makna Al-Qur’an dari penafsiran spekulatif. Namun demikian, tafsir bil ma’tsur juga 
memiliki kelemahan, seperti adanya percampuran antara riwayat sahih dan tidak sahih, 
masuknya kisah israiliyyat, serta kemungkinan distorsi penafsiran akibat kepentingan 
mazhab tertentu. Oleh sebab itu, penerapan metode tafsir bil ma’tsur menuntut sikap 
kritis, selektif, dan metodologis. 

METODE PENELITIAN 

Dalam praksisnya, riset ini menggunakan metode kualitatif. pendekatan penelitian 
yang bertujuan untuk memahami fenomena sosial dengan mendalam. Metode ini fokus 
pada pemahaman, interpretasi, dan analisis konteks sosial, budaya, dan psikologis yang 
mempengaruhi fenomena yang ditelaah (Harahap, 2020). Data-data yang dikumpulkan 
dalam riset ini, dikumpulkan dengan telaah perpustakaan. Oleh karenanya, riset ini juga 
merupakan riset perpustakaan, di mana metode ini berfokus pada analisis literatur, 



Metode Tafsir bil Ma’tsur dan Urgensinya Dalam Menjaga  
Otoritas Penafsiran Al-Quran 

 

654               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

dokumen, dan sumber-sumber tertulis lainnya untuk mengumpulkan informasi dan 
pemahaman tentang suatu topik atau masalah penelitian. Ini adalah metode yang umum 
digunakan dalam penelitian ilmiah, terutama ketika ingin mengumpulkan informasi yang 
sudah ada (Fadli, 2021). Data yang sudah terkumpul, kemudian disajikan dengan metode 
analisis deskriptif, metode analisis data ini mempunyai tujuan untuk menggambarkan dan 
merangkum data secara rinci. Ini sering digunakan untuk menyajikan data dalam bentuk 
tabel, grafik, statistik deskriptif, atau narasi yang mudah dipahami (Ramdhan, 2021). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 Menurut al-Zurqani dalam Manāhil al-‘Irfān fī ‘Ulūm al-Qur’ān, tafsir secara 
etimologis dimaknai sebagai usaha untuk menjelaskan dan menyingkap makna suatu 
lafaz. Sementara itu, secara terminologis tafsir dipahami sebagai ilmu yang membahas 
kaidah-kaidah untuk memahami Al-Qur’an berdasarkan dalil-dalil syar‘i guna 
mengetahui maksud ayat sesuai dengan kemampuan manusia (Al-Zurqani, 1996). 
Definisi ini sejalan dengan pendapat Ibnu Hibban sebagaimana dinukil dalam Mabāḥits 
fī ‘Ulūm al-Qur’ān karya Manna‘ al-Qaththan, yang menyatakan bahwa tafsir merupakan 
disiplin ilmu yang mengkaji cara berinteraksi dengan lafaz Al-Qur’an, metode 
pengambilan dalil, serta penetapan hukum yang bersumber darinya (Al-Qathan, 1997). 

Pandangan tersebut juga selaras dengan pendapat Prof. M. Quraish Shihab yang 
menjelaskan bahwa tafsir pada dasarnya bermakna “penjelasan” atau “penampakan 
makna”. Kata tafsir berasal dari akar kata fa-sin-ra yang mengandung arti keterbukaan 
dan kejelasan, serta menunjuk pada kesungguhan dalam mengungkap dan menjelaskan 
makna yang tersembunyi. Adapun istilah bil ma’tsur berasal dari kata atsara yang berarti 
sesuatu yang dinukil atau diriwayatkan. Dengan demikian, makna ma’tsur mencakup 
seluruh riwayat yang bersumber dari Allah melalui Al-Qur’an, dari Nabi Muhammad 
SAW, serta dari para sahabat dan tabi‘in (Shihab, 2013). 

Berdasarkan uraian tersebut, tafsir bil ma’tsur dapat disimpulkan sebagai metode 
penafsiran Al-Qur’an yang bertumpu pada Al-Qur’an itu sendiri, Sunnah Nabi yang 
sahih, serta perkataan para sahabat dan tabi‘in. Penafsiran para tabi‘in dimasukkan dalam 
kategori ini karena mereka menerima dan meriwayatkan ilmu tafsir langsung dari para 
sahabat, sekaligus termasuk generasi salaf yang dikenal memiliki integritas keilmuan dan 
moral. Penafsiran mereka banyak terekam dalam kitab-kitab tafsir klasik, seperti karya 
Ibnu Jarir ath-Thabari dan para ulama yang mengikuti metode serupa (Afrizal, 2015). 

Secara historis, tafsir bil ma’tsur telah ada sejak masa Nabi Muhammad SAW. Para 
sahabat meriwayatkan penjelasan Nabi dalam memahami ayat-ayat Al-Qur’an, dan tradisi 
ini dilanjutkan oleh generasi tabi‘in melalui periwayatan dari para sahabat. Pada tahap 
awal, transmisi keilmuan tafsir berlangsung secara lisan, hingga kemudian mengalami 
proses kodifikasi yang dipelopori oleh para ulama hadis. Seiring berkembangnya tafsir 
sebagai disiplin ilmu tersendiri, penafsiran Al-Qur’an mulai dihimpun dan ditransmisikan 
melalui karya-karya tertulis para ulama terdahulu.  

Pada masa sahabat dan tabi‘in, lahir banyak tokoh tafsir yang memiliki otoritas 
keilmuan. Dari kalangan sahabat, di antaranya adalah Abdullah bin Abbas, Ali bin Abi 
Thalib, Zaid bin Tsabit, Abdullah bin Mas‘ud, dan Aisyah binti Abu Bakar. Adapun dari 
kalangan tabi‘in, muncul tokoh-tokoh seperti Mujahid bin Jabar, ‘Atha’ bin Abi Rabah, 
Sa‘id bin Jubair, Ikrimah, Hasan al-Bashri, dan Qatadah. 



 
Metode Tafsir bil Ma’tsur dan Urgensinya Dalam Menjaga  

Otoritas Penafsiran Al-Quran 

655               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

Sebagaimana hadis, tafsir bil ma’tsur sangat bergantung pada transmisi riwayat, 
sehingga kredibilitas perawi menjadi syarat utama. Oleh karena itu, penggunaan tafsir bil 
ma’tsur menuntut sejumlah kualifikasi, antara lain: penguasaan terhadap Sunnah baik 
secara riwayah maupun dirayah; pemahaman mendalam terhadap tafsir, perkataan 
sahabat, tabi‘in, dan para imam mujtahid; kemampuan mengompromikan riwayat-riwayat 
yang berbeda; pengetahuan tentang perbedaan riwayat tafsir; pemahaman sebab turunnya 
ayat serta konsep nasikh dan mansukh; komitmen terhadap metodologi penafsiran yang 
baku; serta kehati-hatian dalam menerima riwayat yang tidak rasional atau bersifat gharib. 
Selain itu, penafsir bil ma’tsur tidak diperkenankan bersandar pada riwayat israiliyyat 
yang tidak dapat dipertanggungjawabkan (Afrizal, 2015). 

Salah satu sumber penting dalam menafsirkan al-Qur'an ialah dengan menggunakan 
al-Qur'an itu sendiri. Ini merupkan sumber yang dianggap lebih baik dan afsah, karena 
tidaklah orang yang berkata itu lebih tau dari pada yang lainnya mengenai tafsir terhadap 
perkataannya sendiri. Seperti contoh pada surat al-Baqarah 187: 

 .وَكُلوُا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتبَيََّنَ لكَُمُ الْخَيْطُ الأْبَْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأْسَْوَدِ مِنَ الْفَجْر

Ayat di atas ditafsirkan dengan ayat setelahnya. Frasa الفجر  yang memilki arti من 
“fajar” merupakan penjelasan bagi kalimat sebelumnya yaitu من الخيط البيض yang memiliki 
arti "benang putih”. Dalam tafsir jalalain bahwa kata fajr tersebut memiliki arti fajar 
sodiq.  

Contoh yang lain terdapat dalam surat al-Maidah ayat 1 tentang “diperbolehkannya 
memakan hewan ternak, kecuali yang akan dibacakan kepadamu”. Dalam tafsir Ibnu 
Katsir bahwasannya Ayat tersebut kemudian ditafsirkan dengan surat  al-Maidah ayat 3 
yang menjelaskan tentang larangan memakan bangkai, darah, babi dan hewan yang 
disembelih tanpa menyebutkan nama Allah (Ismail, 1999). 

Tidak semua ayat dalam al-qur'an ditafsirkan oleh al-Qur'an itu sendiri. Adapun 
ayat-ayat yang belum dijelaskan, perlu mencari penjelasan dari wahyu yang diturunkan 
kepada Nabi Saw. Berangkat dari penafsiran ayat 44 surat al-nahl. Bahwasannya nabi 
diturunkan juga sebagai penjelas bagi manusia mengenai sesuatu yang telah Allah 
turunkan yaitu al-Qur'an. Lebih jauh dari itu, sunnah nabi termasuk eksponen faktual dari 
pada nabi yang secara langsung berdialektika dengan al-Qur'an. Contoh perintah al-
Qur’an yang mengharuskan seorang muslim melaksanakan shalat. Ayat tersebut di 
tafsirkan dengan hadits nabi “shalatlah kalian sebagaimana kalian melihat aku shalat” 
H.R Bukhari.  

Contoh lainnya ketika para sahabat tidak memahami betul makna “al-Syirk” pada 
surat al-an’am ayat 86 tentang orang beriman yang tidak akan mencampurkan keimanan 
mereka dengan kezaliman. 

 Mendengar ayat tersebut lantas para sahabat bertanya, Siapakan di antara kami 
yang tidak pernah melakukan kezaliman ya Rasulallah? Kemudian rasul menjawab, 
“bahwa kezaliman yang dimaksud ialah kemusrikan” beliau menguatkan dengan surat 
Luqman ayat 13, “sesungguhnya mempersekutukan Allah adalah benar-benar kezaliman 
yang sangat besar”.  

Contoh lainnya al-maidah ayat 38  

ُ عَزِيْزٌ حَ  ّٰဃَۗو ِ ّٰဃ َن ا ايَْدِيهَُمَا جَزَاۤءًۢ بِمَا كَسَباَ نَكَالاً مِّ كِيْمٌ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فاَقْطَعوُْٓ  



Metode Tafsir bil Ma’tsur dan Urgensinya Dalam Menjaga  
Otoritas Penafsiran Al-Quran 

 

656               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

Adapun orang laki-laki maupun perempuan yang mencuri, potonglah tangan 
keduanya (sebagai) balasan atas perbuatan yang mereka lakukan dan sebagai siksaan 
dari Allah. Dan Allah Mahaperkasa, Mahabijaksana.”  

Ayat di atas ditaqyid dengan hadis nabi saw yang artinya tangan pencuri tidak boleh 
dipotong, melainkan kalau yang dicuri bernilai seperempat dinar atau lebih. (HR. Bukhari 
Muslim). 

Adapun sumber ketiga ialah qoul sahabat. Ketika ada sebuah ayat yang tidak 
ditemukan tafsirnya dalam al-Qur'an dan Sunnah, maka qoul sahabat dapat menjadi 
sumber dari penafsiran ayat al-Qur'an. Sahabat menjadi salah satu sumber tafsir, 
dikarenakan kedekatan mereka dengan nabi, pendalaman mereka mengenai kesusastraan, 
juga persaksian mereka atas asbab nuzul ayat tersebut. Sehingga mereka semua termasuk 
orang yang hati-hati tatkala menafsirkan al-Qur'an.  

Salah satu contoh penafiran al-Qur’an dengan perkataan sahabat yakni 
diriwayatkan dari Ibnu Jarir dan Ibnu An Halim dengan sanad yang saheh dari Ikrimah, 
dari Ibnu Abbas yang menerangkan tentang surat Annisa ayat 2. Dalam surat tersebut 
terdapat kata حوبا yang ditafsirkan oleh Ibnu Abbas dengan makna Ismun Kabir yaitu dosa 
besar (Nasution, 2018) 

Adapun yang keempat yaitu tabi’iin. Dalam hal ini para ulama berbeda pendapat. 
Sebagian dari ulama mengatakan bahwa penafsiran para tabi’in merupakan tafsiran yang 
juga dinukil dari para sahabat. Kedekatan mereka dengan sahabat memungkinkan 
terjalinnya proses periwayatan dalam menafsirkan al-Qur’an. Sedangkan ulama lain 
menerangkan bahwa para tabi’in masuk dalam kategori tafsir bil ra’yi. Sehingg ia tidak 
dapat dijadikan sebagai referensi dalam sumber tafsir bil ma’tsur.  

Kalangan tabi’in yang terkenal dalam menafsirkan al-Qur’an ialah Mujahid bin 
Jabar. Metode Mujahid dalam menafsirkan al-Qur’an serupa dengan metode gurunya, Ibn 
Abbas. Mujahid tidak menafsirkan ayat dengan panjang lebar, melainkan dengan metode 
ijmali yang ringkas dan global. Misalnya dalam surat al-Baqarah ayat 65 tentang orang-
orang yang melanggar pada hari sabtu yang kemudian menjadi kera. Di mana kata   كونو
 dipahami oleh Mujahid sebagai bentuk ayat (jadilah engkau kera yang hina) قرادة خسئين
metaforis, yang diartikan bukan secara fisik, melainkan dalam arti perilakunya (Fikri, 
2019) 

Selain dari 4 sumber yang telah disebutkan di atas, terdapat satu sumber yang juga 
masih diperdebatkan, bahkan cenderung tertolak untuk dijadikan sumber penafsiran al-
Qu’an, yaitu Israiliyat. Kata Israiliyyat merupakan bentuk jamak dari kata israiliyah, 
bentuk kata yang dinisbahkan pada kata israil dari bahasa ibrani yang berarti hamba 
Tuhan. Sementara dalam tinjauan terminology kata tersebut menunjukkan suatu riwayat 
yang bersumber dari kaum yahudi dan nasrani serta selain dari keduanya yang 
dimasukkan ke dalam ilmu tafsir maupun hadis (Raihanah, 2015) 

Orang-orang Yahudi dan Nasrani yang memeluk Islam kerap membawa serta unsur 
budaya dan tradisi keagamaan yang bersumber dari kitab-kitab mereka ke dalam 
khazanah keilmuan Islam. Dalam beberapa kesempatan, para tabi‘in meriwayatkan kisah-
kisah tersebut, terutama untuk mengetahui cerita-cerita yang bersifat gharib atau tidak 
lazim. Sejumlah tokoh dikenal sebagai perawi kisah-kisah israiliyyat, di antaranya 



 
Metode Tafsir bil Ma’tsur dan Urgensinya Dalam Menjaga  

Otoritas Penafsiran Al-Quran 

657               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

Abdullah bin Salam, Ka‘ab al-Ahbar, Wahab bin Munabbih, serta Abdul Malik bin Abdul 
Aziz Ibn Jurayj (Ad-Dzahabi, 1431). 

Misalnya perbedaan mereka dalam menafsirkan nama-nama para sahabat al-Kahfi, 
warna anjing dan jumlah mereka, adalah salah satu contoh penafsiran israiliyyat. 
Sementara Allah Swt telah berfirman tentang hal tersebut bahwa “Tuhanku lebih 
mengetahui jumlah mereka, tidak ada yang mengetahui (bilangan) mereka kecuali 
sedikit, karena itu janganlah engkau (Muhammad berbantah tentang hal mereka.” al-
Kahfi: 22. Atau penafsiran lain tentang muatan kapal  nabi nuh, nama anak yang dibunuh 
oleh nabi khidir, burung yang dihidupkan kembali atas izin Allah kepada Ibrahim, dan 
batang pohon yang dijadikan tongkat oleh nabi musa, atau semacamnya yang memang 
tidak dijelaskan secara eksplisit. Penafsiran semacam itu perlu dilandaskan pada riwayat. 
Seandainya riwayat yang menjelaskan al-Qur’an itu berasal dari nabi, maka harus 
diterima, namun seandainya tidak, lebih baik tidak mengambil sikap atau tawaqquf (Al-
Qhatan, 2000). 

Sudah menjadi ketentuan umum bahwa setiap metode atau pendekatan keilmuan 
memiliki keunggulan sekaligus keterbatasan pada sisi tertentu. Hal yang sama berlaku 
pada tafsir bil ma’tsur, yang memiliki sejumlah keistimewaan. Di antaranya, penafsiran 
yang disampaikan oleh para sahabat dan tabi‘in umumnya disertai dengan sanad 
periwayatan, sehingga tingkat validitas dan keterpercayaannya dapat 
dipertanggungjawabkan. Selain itu, tafsir bil ma’tsur juga memuat penjelasan mengenai 
hukum-hukum yang terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur’an, disertai uraian i‘rab 
(kedudukan kata dalam struktur kalimat) yang berkontribusi pada kejelasan makna. 
Keistimewaan lainnya adalah pemaparan ayat-ayat yang mengalami nasakh dan 
mansukh, sekaligus penjelasan mengenai kualitas riwayat, baik yang berstatus sahih 
maupun dhaif. 

Di samping kelebihannya, tafsir bil ma’tsur juga memiliki sejumlah kelemahan 
sebagaimana metode penafsiran lainnya. Penafsiran ayat dengan ayat Al-Qur’an atau 
penafsiran yang bersumber langsung dari Rasulullah SAW pada dasarnya dapat diterima 
secara mutlak dan hampir tidak menimbulkan perbedaan pandangan. Namun, ketika 
penafsiran tersebut berada pada ranah periwayatan sahabat dan tabi‘in, muncul beberapa 
persoalan yang menjadi titik lemah metode ini. Di antara kelemahan tersebut adalah 
terjadinya percampuran antara riwayat yang sahih dan yang tidak sahih. Tidak jarang 
suatu pendapat disandarkan kepada sahabat atau tabi‘in tanpa disertai keterangan sanad 
yang jelas, sehingga sulit diverifikasi kebenarannya. Selain itu, dalam sejumlah 
penafsiran ditemukan riwayat israiliyyat yang mengandung unsur khurafat dan 
bertentangan dengan prinsip akidah Islam, yang disusupkan ke dalam khazanah tafsir oleh 
sebagian ahli kitab. Kelemahan lainnya adalah adanya kecenderungan sebagian kelompok 
atau mazhab yang memelintir pendapat tertentu, kemudian menisbatkannya kepada para 
sahabat guna melegitimasi pandangan mereka, sebagaimana yang kerap dikaitkan dengan 
sebagian kalangan Syiah. Lebih jauh, tidak tertutup kemungkinan adanya upaya 
penyusupan dari pihak-pihak yang memusuhi Islam dengan bersembunyi di balik nama 
para sahabat, sehingga menuntut adanya sikap kehati-hatian dan verifikasi yang ketat 
terhadap setiap riwayat atau pendapat yang dinisbatkan kepada sahabat maupun tabi‘in 
(Siregar, 2018). 



Metode Tafsir bil Ma’tsur dan Urgensinya Dalam Menjaga  
Otoritas Penafsiran Al-Quran 

 

658               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

Inilah beberapa kelebihan dan kelamahan yang ada dalam tafsir bil ma’tsur. Hal 
yang penting dalam tafsir bil ma’tsur adalah upaya verifikasi atas perkataan atau tafsiran 
yang disandarkan kepada nabi, sahabat maupun tabi’in.  

Kitab tafsir al-Qur’an al-Adzhim merupakan karangan dari Imad al-Din Abu al-
Hafida Isma’il Ibn Amr Ibn Katsir Ibn Zara’ al-Bushara al-Dimasyqi, lahir di desa Majdal 
dalam wilayath Bushra tahun 700H/1301 M. Ibnu Katsir merupakan sosok cendikiawan 
yang berasal dari keluarga terhormat. Ayahnya bernama Syihab al-Din Abu Hafsh Amr 
Ibnu Katsir ibn Dhaw’ ibn Zara al-Quraisyi, merupakan sosok ulama terkenal pada 
masanya.  

Para ulama yang menelitin tentang ulumul Qur’an sering memberikan sebutan 
terhadap kitab tafsir karya Ibnu Katsir dengan sebutan tafsir al-Qur’an al-Adzhim, akan 
tetapi tafsir tersebut lebih popular dikenal dengan sebutan tafsir ibnu katsir. Kitab tafsir 
ini pun telah banyak diteliti oleh para ulama, sehingga menghasilkan ikhtisar (ringkasan 
dari hasil penelitian terhadap kitab tafsir ibnu katsir) seperti karya Ahmad Muhammad 
Syakir (umdah al-tafsir an al-Hafizh Ibnul Katsir) sebanyak 6 jiid dan karya Muhammad 
Ali al-Shabuni (Mukhtashar ibnu Katsir) sebanyak tiga jilid.  

Adapun tafsir ibnu katsir memiliki karakteristik yang kaya akan kandungan ulasan 
materi. Di dalamnya tidak hanya memuat materi saja, namun dapat dikatakan berisi 
beberapa cabang keislaman lain seperti Hadits, Fiqh, Sejarah (kisah) ilmu qiraah dan lain-
lain. Bahkan, karena memiliki corak tafsir Ma’tusr maka hadis yang disampaikan 
dilengkapi dengan ilmu seluk beluk atau perangkat keilmuan yang berkaitan dengan 
hadis. Seperti Rijalul Hadis dan lain-lain (Umar, 2012). 

Beliau merupakan seorang Imam dan seorang Ahli Tafsir, Sejarawan yang bernama 
Abu Ja’far Muhammad bin Jarir al-Thabari, dilahirkan di negeri amil pada tahun 225 H. 
Para ulama banyak membicarakan tentang kepiawaiannya dari banyak sisi, seperi al-
Khatib yang mengatakan “Ibn jarir al-Thabari adalah salah satu Imam dan pemimpin 
ummat. Beliau adalah seorang yang hafiz al-Qur’an, mengetahui makna ayat-ayat serta 
paham dan mengenal hukum-hukum al-Qur’an.  

Sebelum wafatnya, al-Thabari bersegera untuk menyelesaikan karyanya, 
sayangnya beliau wafat lebih dulu sebelum selesai karyanya. Adapun di antara karyanya 
tersebut adalah “Kesempurnaan Abu Bakar, Umar, Ali dan Abbas. Tatkala umur beliau 
85 tahun, beliau meminta muridnya Abu al-Qasim untuk menyusun kitab Qiyas. Abu 
Qasim berkata :”Abu Ja’far meminta saya untuk menyusun kitab Qiyas.” 

Adapun karakteristik dari tafsiran karya ath-Thabari menggunakan model tafsir bil 
ma’tsur. Sebab model tersebut memiliki kedudukan tertinggi bila dibandingkan dengan 
model tafsir yang lain. Ibnu Jarir ath-Thabari dalam hal ini memulai menafsirkan ayat al-
Qur’an dengan mencari tafsiran suatu ayat dengan ayat yang lain, sebab ia meyakini 
bahwasannya al-Qur’an merupakan satu mata rantai yang tak terpisahkan. Seperti kata 
 yang ternyata tafsiran tersebut diambilالشرك pada sural al-An’am ayat 82 dengan kata الظلم
dai surat lukman ayat 13.  

Ibnu Jarir ath-Thabari dalam karya tafsirnya juga banyak memanfaatkan hadis 
sebagai sumber penafsiran Al-Qur’an. Ia dikenal sangat cermat dalam menyajikan jalur-
jalur periwayatan hingga sampai kepada perawi utama (al-rāwī al-a‘lā), sehingga riwayat-
riwayat yang disampaikannya memiliki tingkat validitas yang dapat 



 
Metode Tafsir bil Ma’tsur dan Urgensinya Dalam Menjaga  

Otoritas Penafsiran Al-Quran 

659               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

dipertanggungjawabkan. Selain itu, ketika terdapat perbedaan pendapat, ath-Thabari 
kerap mengemukakan dua atau lebih pandangan yang berkembang. Ia tidak sekadar 
mencantumkan riwayat-riwayat tersebut, melainkan menguraikannya secara rinci dan 
kemudian melakukan tarjih terhadap riwayat yang dinilainya paling kuat (Afrizal, 2015). 

Al-Suyuthi memiliki nama lengkap al-Hafiz Abdullah Ibnu al-Kamal Abi Bakr bin 
Muhammad bin Sabiq al-Din ibn al-Fakhr Ustman bin Nazir al-Din al-Hamam al-Khudari 
al-Suyuthi. Ia diberi gelar Ibnu al-Kutub karena lahir di antara buku-buku ayahnya dan 
setelah lahir diletakkan ibunya di atas buku. Beliau lahir setelah maghrib malam 
permulaan bulan Rajab tahun 846 Hijriyah. Beliau meninggal pada sebelum subuh malam 
Jum’at 19 Jumadil Ula pada tahun 911 di rumahnya Roudhatil Miqyas setelah sakit pada 
lengan tangan kirinya selama kurang lebih 7 hari.  

Imam Suyuthi menulis tafsir ad-Durr al-Mansur dengan mengutip riwayat-riwayat 
dari al-Bukhari, Muslim, an-Nasa’I al-Tirmidzi, Abu Daud, Ibnu Jarir, Ibnu Hatim dan 
lain-lain. Beliau tidak memilah antara riwayat shahih ataupun dhaif bahkan mencapurkan 
keduanya. Tafsir ini merupakan satu-satunya tafsir bil ma’tsur yang hanya memuat hadis-
hadis saja. 

Dalam menafsirkan al-Qur’an Jalaluddin al-Suyuthi memuat berbagai hadis dan 
munasabah ayat yang diperlukan untuk menjelaskan suatu ayat al-Qur’an, sehingga 
dengan keadaan seperti itu, ketika menela’ah kitab tersebut akan sangat terasa nuansa 
tafsir bil ma’tsur. Sebab hampir seluruh unsur-unsur tafsir bil ma’tsur terekam di dalam 
kitab tersebut. Conohnya dalam surat al-Fatihah ayat 6 yang berbunyi اهدنا الصراط المستقيم 
(tunjukkanlah kami jalan yang lurus). Pada lafaz الصراط imam Suyuthi mengutip beberapa 
riwayat untuk menafsirkannya. Menurut riwayat al-Hakim, ad-Dzahabi, dari Abu 
Hurairah bahwa Rasul melafazkannya dengan huruf shad  ص. ; Menurut As’id bin al-
Mansur, Abdu bin Humaid, al-Bukhari, al-anshari dari Ibn Abbas, beliau membaca ayat 
tersebut menggunakan sin السراط. ; Menurut riwayat lain Ibn al-Anshori dari al-Farra’ ia 
berkata Imam Hamzh membaca lafazh tersebut dengan menggunakan huruf zai الزراط.  

Adapun makna dari lafaz tersebut adalah sebagaimana riayat yang bersumber dari 
Waki’, Abdu bin Humaid, bin Jarir, Ibn al-Mundazi, al-Hakim dari Jabir bin Abdullah 
maknanya adalah agama Islam, jalan yang lurus yaitu agama Allah (Husnaini, 2021). 

Selain itu ada pula kitab-kitab lain yang termasuk dalam model tafir bil Ma’tsur, 
seperti Bahru al-Ulum karya Abi Laits as-Samarqandi, al Kasfu wa al-Bayanan Tafsir al-
Qur’an karya Abi Ishak as-Sa’labi, Ma’alim al-Tanzil Karya Abi Muhammad Husein al-
Baghawi, Al-Muharrir al-Wajiz fi Tafsir al-Kitab al-Aziz karya Ibnu Athiya, Al-Jawahir 
al-Hisan fi Tafsir al-Qur’an karya Abdul Rohan as-Sa’labi (As-Shabuny, 2016). 

 

KESIMPULAN  

Tafsir bil ma’tsur merupakan metode penafsiran Al-Qur’an yang bersandar pada 
Al-Qur’an itu sendiri, hadis Nabi, perkataan para sahabat, serta pendapat para tabi‘in. 
Metode ini juga dikenal sebagai tafsir riwayat karena bertumpu pada kesinambungan 
transmisi periwayatan dalam memahami Al-Qur’an. Rantai periwayatan tersebut bermula 
dari para tabi‘in yang menimba ilmu langsung dari para sahabat, sementara para sahabat 
menerima penjelasan secara langsung dari Rasulullah SAW dan menjadi saksi atas 
turunnya ayat-ayat Al-Qur’an. Tafsir bil ma’tsur memiliki empat sumber utama dalam 



Metode Tafsir bil Ma’tsur dan Urgensinya Dalam Menjaga  
Otoritas Penafsiran Al-Quran 

 

660               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

proses penafsirannya, yaitu penafsiran ayat Al-Qur’an dengan ayat Al-Qur’an, penafsiran 
ayat dengan hadis Nabi SAW, penafsiran ayat berdasarkan perkataan para sahabat, serta 
penafsiran ayat dengan pendapat para tabi‘in yang memperoleh pemahaman langsung 
dari para sahabat..  

Metode tafsir ini memiliki sejumlah keunggulan dalam menafsirkan Al-Qur’an, 
antara lain kemampuannya menjelaskan persoalan nasikh dan mansukh berdasarkan 
riwayat, menyimpulkan hukum-hukum yang terkandung dalam ayat, serta menguraikan 
secara jelas para perawi dari setiap pendapat tafsir yang dikemukakan. Namun demikian, 
sebagaimana metode penafsiran lainnya, tafsir ini juga memiliki sejumlah keterbatasan. 
Di antaranya adalah kemungkinan terjadinya percampuran antara riwayat yang sahih dan 
yang dhaif, masuknya penafsiran bercorak israiliyyat yang cenderung mengandung unsur 
khurafat, serta adanya peluang bagi kelompok tertentu untuk memelintir pendapat demi 
kepentingan ideologis tertentu. 

DAFTAR REFERENSI  

ad-Dzahabi, Muhammad Sayyid Husein. al-Tafsir wa al-Mufassirun. Cairo: Maktabah 
Wahbah\, 1431. 

al-Qhatan, Man'a Khalil. Mana'a al-Qathan Maba'his fi Ulum al-Qur'an. cairo: Maktabah 
Wahbah, n.d. 

al-Quraish, Abu Fada' Ismail bin Umar bin Kasir. Tafsir al-Qur'an al-Adzim . Dar 
Thaibah, 1999. 

al-Zurqani, Muhammad Abdul Adzhim. Mana'hil al-Qur'an fi Ulum al-Qur'an . Cairo: 
Dar al-Koton al-Arabi, 1996. 

as-Shabuny, Ali. Kamus Explore. shahih, 2016. 

Baida, Nashurddin. Perkembangan Tafsir al-Qur'an di Indonesia. Solo: Tiga Serangkai, 
2003. 

Husnaini, Ica Fauziah. "Tafir ad-Durr al-Mantsur al-Ma'tsur karya Imam as-Suyuthi 
(Studi Deskriptif atas Metodologi Hingga aspek Penepatan Interpretasi)." Journal 
Hikmah , 2021: 43. 

Nur, Afrizal. Khazanah dan Kewibawaan Tafir bil al-Ma'tsur. Pekan Baru: Asa Riau , 
2015. 

Raihanah. "Israiliyyat dan Pengaruhnya Terhadap Tafsir al-Qur'an." Tarbiyah Islamiyah, 
2015: 97. 

Shihab, M. Quraish. Kaidah Tafsir . Ciputat: Lentera Hati, 2013. 

Siregar, Abu Bakar Adanan. "Tafsir bil Ma'tsur (Konsep, Jenis, Status an Kelebihan serta 
Kekurangan)." Journal Hikmah, 2018: 160. 

Umar, Mustafa Kamal. "Metode bil Ma'tsur." Al-Fikrah (al), 2012: 37. 

 


